

و ڈاکٹر ظہور احمد اطہر (ایم اے پی ایخ ڈی) سابق ڈین
پر نسپل اور یعظل کائے پنجاب یونیور سٹی، ضلع خوشاب (پنجاب)
کے خط مردم خیز دادی سون سکیسر کے ایک دور افزادہ گاؤں
(بھیکی) میں ایک کسان گھرانے میں 1937ء میں پیدا ہوئے۔
مام تعلیم حتی کہ میٹرک بھی پر ائیویٹ طور پر مکمل کی،
مام تعلیم حتی کہ میٹرک بھی پر ائیویٹ طور پر مکمل کی،
1961ء میں ایم اے عربی اور 1962ء میں ایم اے اسلامیات
اخیازی در جات میں پاس کئے، پھر 69 1ء میں عربی میں ڈاکٹریٹ کیڈگری پنجاب یونیور ٹی سے حاصل کی۔

● 1963ء میں گور نمنٹ کالج بہاولپور میں اسلامیات کے ایکچرار مقرر ہوئے اور پھرائی سال کے آخر میں پنجاب یو نیورش اور سمنظ کالج میں جدید عربی کے لیکچرار مقرر ہوئے، 1983ء میں پروفیسر عربی مقرر ہوئے، جہال سے 1997ء میں بحثیت صدر شعبہ عربی، ڈین علوم اسلامیہ ومشر قیہ اور پر نیس اور یسئظ کالج ریٹائر ہوئے۔

الازهر یونیورٹی، مصر اور عین عمس یونیورٹی قاہرہ میں وزنگ پروفیسر کی حثیت سے پڑھایا، بغداد کی عربی اکیڈیی ادمیات کے اعزازی رکن اور عالمی رابطہ ادب اسلامی کی پاکتان شاخ کے صدر ہیں جو عالم اسلام کے شعراء اور ادباء کی عالمی تنظیم ہے۔

مربی، اردو اور انگریزی میں پچائ سے زائد کتابول کے مصنف ہیں اور ان زبانول میں پانچ سوسے زائد تحقیق مقالات کے ہیں۔ اخبارات ور سائل کے ہزارول مضامین اس کے علاوہ ہیں، 1984ء میں سیرت نبوی کے متعلق کتاب "فصاحت نبوی" پر پہلا صدارتی انعام حاصل کیا، اسلامی نگار شات پر حکومت پاکتان نے ستار کا اتماز عطاکیا۔

ادارہ الجمع العربی الباکتان کے صدر اور اس کی عربی تحقیق علمہ کے العربی الباکتان کے صدر اور اس کی عربی تحقیق علمہ کے اللہ علم میں جگہ "الاحباء" کے چیف ایڈ سٹر ہیں جو گزشتہ پینتیس سال سے عربی اور انگریزی میں لاہور سے شائع ہوتا

سيرت طيبه كاليك الهم كوشه

وار ارم

ڈاکٹر ظہور احمد اظہر

المنظمة المنظمة

#### اکیسویں صدی کے نقاضوں ہے ہم آ ہنگ ہر عمراور ہرذوق کے قارئین کے لئے خوبصورت اور معیاری مطبوعات



جمله حقوق محفوظ

ناشر : مير فكيل الرحمٰن

تاریخاشاعت؛ جولائی 1999ء

قيت : 150روپ

سرورق: انيس يعقوب

ایدیرانیارج: مظفر محم علی

پیشر : جنگ پیشرز لامور (جنگ انٹر پرائزز

رائويث لميشركالك ذيلي اداره)

مطبع : جنگ پلشرز ريس

13 سر آغاخان روڈ لا ہور

انتساب امت مسلمہ کے نام

#### عنوانات

| مد نیہ انعلم کادارار تم میں فیض عام  67 مکی عہد کی وحی ربانی اور دار الاسلام دارار قم  111 تم کے ماخذ و مصادر کا مفصل و تجزیاتی مطالعہ  مر هم شور کی اور دار الشور کی  اراقم مکی عہد نبوت کے بعد                | 9   | حرفاول                                           |
|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-----|--------------------------------------------------|
| دارار قم اور دارالندوہ  مد نیے العلم کادارار قم میں فیض عام مکی عہد کی وحی ربانی اور دارالا سلام دارار قم ارر قم کے ماخذو مصادر کا مفصل و تجزیاتی مطالعہ مر هم شور کی اور دارالشور کی اراقم مکی عہد نبوت کے بعد | 15  | دارارقم : كاروان اسلام كى تبلى منزل              |
| مد نیہ انعلم کادارار تم میں فیض عام  67 مکی عہد کی وحی ربانی اور دار الاسلام دارار قم  111 تم کے ماخذ و مصادر کا مفصل و تجزیاتی مطالعہ  مر هم شور کی اور دار الشور کی  اراقم مکی عہد نبوت کے بعد                | 31  | صاحب خانه سید ناار قم فخروحی: شخصیت و کر دار     |
| مکی عہد کی وحی ربانی اور دار الاسلام دار ارقم<br>دارر قم کے ماخذو مصادر کا مفصل و تجزیاتی مطالعہ<br>مرهم شور کی اور دار الشور کی<br>اراقم مکی عہد نبوت کے بعد                                                   | 45  | دارار قم اور دار الندوه                          |
| رارر قم کے ماخذو مصادر کا مفصل و تجزیاتی مطالعہ<br>مرهم شور کی اور دار الشور کی<br>اراقم کمی عہد نبوت کے بعد                                                                                                    | 53  | مد نيه العلم كادارار قم ميں فيض عام              |
| مر هم شور کی اور دار الشور کی<br>اراقم مکی عهد نبوت کے بعد                                                                                                                                                      | 67  | مکی عهد کی و حی ربانی اور دار الا سلام دار از قم |
| اراقم کمی عہد نبوت کے بعد                                                                                                                                                                                       | 111 | دارر تم کے ماخذومصادر کامفصل و تجزیاتی مطالعہ    |
|                                                                                                                                                                                                                 | 139 | امر هم شوري اور دار الشوري                       |
| ر کیات<br>خری بات                                                                                                                                                                                               | 177 | داراتم مکی عہد نبوت کے بعد                       |
|                                                                                                                                                                                                                 | 191 | آخریبات                                          |

#### حرف اول

سیرت نبوی ی کے بہت سے اہم گوشے ابھی تک تشہ تحقیق ہیں اور علم و ایمان کی دولت رکھنے والوں کے لئے کھلی وعوت کی حیثیت رکھتے ہیں، ان میں سے ہر گوشہ ایک مستقل موضوع بنخ کا حق رکھتا ہے، بالخصوص سیرت پاک کے وہ گوشے جو عہد نبوی کے تیرہ سالوں سے عبارت ہیں اور مکہ مکرمہ میں بسر ہوئے، مکی عہد نبوت کے یہ گوشے جہاں صبر آ زمااور کھن مراحل کی حیثیت رکھتے ہیں وہاں یہ اہل ایمان کے لئے ہمت و عزیمت کی روش کر نیں اور نور بصیرت کا سامان بھی ہیں، مکی عہد مبارک کے ان اہم گوشوں میں سے ایک نبی اکرم صلی اللہ علیہ وسلم کا دار ارقم میں فروکش ہونا اور اس کا کاروان اسلام کی اولین منزل بنتا بھی ہے۔

کاروان اسلام کی اسی منزل اولین کے بیہ کچھ نقوش ہیں جو عصر حاضر کے روش ضمیر گر مرکرداں انسان کے لئے سنگ میل ہی نہیں زاد راہ بھی ثابت ہوں گے، اسی طرح بیہ نقوش ملت بیناء کے بہی خواہوں اور در د مندوں کے لئے نور بصیرت کا کام بھی دیں گے، یہ نقوش جمالت، ففلت، ملوکیت اور احترام آدمیت کے نبوی اصولوں سے اعراض کے باعث دانستہ اور نادانستہ طور پر فراموش کر دیئے گئے گریہ اوراق تاریخ کے فراموش شدہ گوشوں میں پڑے ہوئے ہیں اور چودہ صدیوں کی مہیب اور طویل فراموش کے بعد شاید آج اپنوں کو بھی انو کھے اور اجنبی لگیس، لیکن یہ ہیں سے اور حویل فراموش کے بعد شاید آج اپنوں کو بھی انو کھے اور اجنبی لگیس، لیکن یہ ہیں سے اور حویل فراموش کے بعد شاید آج اپنوں کو بھی انو کھے اور اجنبی لگیس، لیکن یہ ہیں کی وار سے چو اور سے جو مدھم اور دھند لے سہی گر غور کرنے والوں سے پوشیدہ بھی نہیں رہیں گے اور کروان اسلام کی اولین منزل کا پہتہ بتانے کے ساتھ ساتھ عملی زندگی کی راہوں کو اجاگر کرنے میں کھی مدد دیتے رہیں گے۔

دار ارتم کے یہ نقوش کئے پھٹے اور مٹے مٹے سے توہیں مگر پھر بھی ربط ملت، اسلامی اخوت و مساوات اور اسلام کے شور ائی نظام کی فراموش شدہ داستاں سارہ ہیں، ان نقوش سے اللہ تعالی کے دین توحید کے اس ترانہ حق کی گونج بھی سائی دیتی ہے جس سے کعبہ اللہ میں رکھے ہوئے تین سوساٹھ بت لرز اٹھے تھے اور بالا خر ذلت کے ساتھ سرگوں ہو گئے تھے۔ یہ نقوش اس قافلہ حق کی راہوں کا بھی پتہ دیتے ہیں جو صبر و عزیمت کے ساتھ غار حراسے ایک نسخہ کیمیا لے کر اتر نے کی راہوں کا بھی پتہ دیتے ہیں جو صبر و عزیمت کے ساتھ غار حراسے ایک نسخہ کیمیا لے کر اتر نے

والے اور آ دمیت کا بول بالا کرنے والے میر حجازی قیادت میں انسانیت کا مقدر سنوار نے چلاتھا اور جو عہد اول کا کر دار توادا کر چکا ہے مگر عہد آخر کا کر دار ابھی باتی ہے اور ارشاد نبوی کے مطابق اس قافلہ حق کے دونوں عہدوں میں تمیز کرنا مشکل ہو گا!

وار ارقم کے یہ نقوش جاوداں آنے والے زمانوں میں کاروان اسلام کے لئے عزم و حوصلے کا سرچشہ، اہل حق کے لئے سامان عبرت اور معرکہ زندگی میں آگے بڑھتے رہنے کے لئے امید کی کا سرچشہ، اہل حق کے بید ایک الیی وعوت عمل بھی ہیں جس کا جتیجہ بھیشہ ذور دار تحریک عمل کی صورت میں ظاہر ہوا کر تا ہے اور اس سے اعراض کا جتیجہ پیام مرگ کے مترادف ہے، آج بھی کرہ ارض پر مختلف بمانوں اور متعدد عنوانوں سے کاروان اسلام صبر و آزمائش کے مرحلے سے دوچار ہو کی دار ارقم کے عہد میں اس وقت کے قافلہ حق کو در پیش تھا، فرق صرف اتنا ہے کہ صبر و آزمائش کے اس مرحلے میں قافلہ حق کا دائرہ وادی بطحا تک محدود تھا مگر آج کاروان اسلام صبر و آزمائش کی جس بھٹی میں ڈال دیا گیا ہے اس کا دائرہ روئے زمین کے گوشے گوشے اور کونے کونے کو محملے، جس طرح فقی میں ڈال دیا گیا ہے اس کا دائرہ روہ و گاتو پورا کر ہارض عدل کا گہوارہ اور طرح آج کاروان اسلام جب سرخ روہ و گاتو پورا کر ہارض عدل کا گہوارہ اور حق کار ستار بن چکاہو گا، صبر و آزمائش میں جس قدر شدت آئی ہے اور آگ کے شعلے جس قدر بلند حق کار خون کی ندیاں جس قدر ابھرتی اور بھی تی رہی جی میں قدر شدت آئی ہے اور آگ کے شعلے جس قدر بلند اور خون کی ندیاں جس قدر ابھرتی اور بھی تی رہی جی مدر شدت آئی ہے اور آگ کے شعلے جس قدر بلند اور خون کی ندیاں جس قدر ابھرتی اور بھی تی رہی جی امید اسی قدر قریب آتی محسوس ہوتی اور خون کی ندیاں جس قدر ابھرتی اور بھی تیں صبح امید اسی قدر قریب آتی محسوس ہوتی اور کون کی ندیاں جس قدر ابھرتی اور بھی تیں صبح امید اسی قدر قریب آتی محسوس ہوتی

عالم پیر کادم واپیں ہے، اس کے پچھ اعضاد جوارح تو موت کی نیند سو چکے ہیں اور پچھ لب گور ہیں، فتنہ مزد کیت سرخ آندھی بن کر اپنا سحرباطل دکھا چکا اور قصہ پارینہ بن کر ماضی کی گود میں اپنا ماتم کر رہا ہے، سرمایہ پرستی کا سفینہ بھی آخری جھرجھری لے کر ڈوسنے کو ہے، اب جمان نو کا طالب انسان راہوں میں سرگر دال ہے، اسے ایک ایسے متوازن و متعادل نظام زندگی کی ضرورت ہے جو اسے لولی لنگری تاریک و ساہ سنے کے ساتھ منہ پہ غازہ مل کر انسان کو فریب و سنے والی تندیب سے نجات دلا دے، تاکہ وہ جسم و روح اور دنیا و آخرت کے معتدل اور متوازن نظام زندگی کو اپنا سکے، وہی نظام زندگی جو دار ارقم میں فروکش مخضر سی اسلامی جمعیت کا نظام زندگی و آخرا

جس طرح کمیونزم کی ناکای کے نتیجہ میں مزدوروں کی جنت (اور بقول امریکی صدر ریگن اشراکیت کی شیطانی شہنشاہیت) بکھر کر رہ گئی اور ایک بردی طاقت تاریخ کی عبرت بن گئی اور امریکہ بہادر آنا ولاغیری کانعرہ بلند کرتے اور نیاعالمی نظام نافذ کرنے کا اعلان کرتے ہوئے دنیا کی واحد بردی

طاقت بن گیاہے بالکل اسی طرح ظہور اسلام کے وقت کسریٰ کے ہاتھوں قیصر کی سلطنت کی اینٹ سے اینٹ بج گئی تو خسرو پرویز کسرائے فارس دنیا کی واحد طاقت بن گیا تھا، لیکن سورہ روم میں آیک قر آئی پیشین گوئی کے مطابق چندہی سالوں میں قیصر پھر اٹھا اور کسریٰ کا کام تمام کر گیا گر اس کی فتح بھی عارضی فتح ثابت ہوئی تھی، آخری فتح دین حق کی ہوئی تھی جس کے بعد قیصر رہانہ کسریٰ، اسی طرح تاریخ اپنے آپ کو ایک بار پھر دو ہراتی ہوئی نظر آتی ہے، قیصر و کسریٰ کا ظلم ان کے انجام بد کا سب بنا، اسی طرح سرخ سامراج کی شیطانی سلطنت نے انسانوں کا خون پانی کی طرح بما یا اور ظلم کے بہاڑ توڑنے کے نتیج میں اپنے عبر تناک انجام کو پہنچی، اسی طرح سفینہ سرمایہ پرستی کا ملاح اور نئے عالمی نظام کا علمبر دار بھی اپنی عیاری و ناانصانی کے باعث اپنے انجام کو پہنچ گا، باتی صرف اللہ رب العزت اور اس کا دین عدل ہی رہے گا۔

ایے میں اسلامی دنیای بیداری جمال اہل حق وانصاف کے لئے امید کی کرن اور بشارت ہوہاں عدل وانصاف اور احترام آ دمیت کے وشمنوں کے لئے پیغام موت کی حیثیت بھی رکھتی ہے، صیبونیت کے خفیہ ہاتھ پھر سے صلیبیت کوہلال کے مقابلے میں صف آرائی پر اکسارہ ہیں، اہل ایمان کے ازلی دشمن مشرک و بت پرست اور یہودی مغرب کے وفادار گماشتے بن کر اہل اسلام پر مظالم توڑ رہے ہیں مگر کاروان اسلام میں بھی ایسے لوگ بیدا ہو گئے ہیں جن کے احساس اسلام پر مظالم توڑ رہے ہیں مگر کاروان اسلام میں بھی ایسے لوگ بیدا ہو گئے ہیں جن کے احساس زیاں میں بھی لرزاں رہتا ہے!

ہے اگر جھے کو خطر کوئی تو اس امت سے ہے جس کی خاکشر میں ہے اب تک شرار آرزو خال خال اس قوم میں اب تک نظر آتے ہیں وہ کرتے ہیں اشک سحر گاہی سے جو ظالم وضو!

بندہ مومن اپنی متاع کم گشته کی دریافت و بازیابی کے لئے بیدار نظر آتا ہے، کاروان حجاز نے اپنے ضابطہ حیات و بین فطرت کو اپنا رہنما بنالیا ہے اور یہی وہ ضابطہ حیات دین فطرت ہے جو قافلہ اسلام کی منزل اولین دار ارقم کا دستور العمل تھا، اس کی روشنی میں کاروان حق رواں دواں ہوا تھا اور اسی کی روشنی میں اب پھرراہ حق پر گامزن ہوگا، انشاء اللہ!

سالار کارواں ہے میر حجاز اپنا اس نام سے ہے باتی آرام جاں ہمارا اقبال کا ترانہ بانگ درا ہے گویا ہوتا ہے جادہ پیا پھر کارواں ہمارا!

یہ حقیقت ہے کہ اگر شرک و بت پرسی کی چیرہ دستیاں نہ ہوتیں اور دار الاسلام دار ارقم کی معاشرتی روایات کو پنینے دیا جاتا، یا اگر مشرکین مکہ بیٹرب تک رحمتہ للعالمین صلی اللہ علیہ وسلم کا طالمانہ و سنگر لانہ تعاقب نہ کرتے، یمود و منافقین کی دسیسہ کاریاں اور سازشیں نہ ہوتیں اور بیٹرب کی ٹوزائیدہ مملکت اسلام کو اپنے تاریخی بلکہ تاریخ ساز آئین " بیٹاق مدینہ" کے مطابق سنبھلنے اٹھنے اور چھلنے چھولنے کا موقع دیا جاتا، یا جزیرہ عرب کے اندر اور باہر سے ہولناک سازشوں کے جال نہ چچھے اور مدینہ النبی می خلاف مفیدانہ یلغاروں کا طوفان نہ اٹھایا جاتا تو کاروان اسلام دنیائے انسانیت کو منزل حق پر پنچا کر ہی دم لیتا اور اور آج دنیا کارنگ ڈھنگ پچھا اور ہی ہوتا! مگر ایسانہ ہو سکا! کاروان اسلام کوقدم قدم پر روکا گیا، راہ حق سے ہٹانے کے جتن کئے گئے، قافلہ حق کو اس کے اولین دار الاسلام سے نگلنے پر مجبور کیا گیا، پھر فقنہ و فیاد کا طوفان بلا خیزا ٹھا جو بدر سے شروع ہو کے اولین دار الاسلام سے نگلنے پر مجبور کیا گیا، پھر فقنہ و فیاد کا طوفان بلا خیزا ٹھا جو بدر سے شروع ہو کر تبوک تک پنچا، پھر خدا ترس اور انسان دوست خلفائے راشدین جو حکمرانی میں اپنی مثال آپ سے ماندرونی اور بیرونی سازشوں سے شہید کئے گئے اور بظاہر باطل نے حق کے خلاف اپنی جنگ جیت کی !!

اس کے ساتھ ہی ایک المیہ یہ بھی پیش آیا کہ اولین دارالاسلام دار ارقم "کی معاشرتی روایات اور اصول و ضوابط بھی پس منظر میں چلے گئے، کاروان حق کے نقوش پا دہنرلا گئے، ان روایات، اصول و ضوابط اور نقوش کو محفوظ کرنے والے کیے بعد دیگرے دنیا سے رخصت ہو گئے، خلافت حق ملوکیت باطل میں ڈھل گئی توسب کچھ آنھوں سے اوجھل ہو گیا، ان روایات اصول و ضوابط اور نقوش پر غفلت و جمالت اور استبدادی روش کے دبیز پردے پڑگئے، وہ دار ارقم جمال مربی حق و مدینہ العلم صلی اللہ علیہ وسلم تدریس و تفہم قرآن، تعلیم و تربیت، تزکیہ نفوس، وعظ و اصلاح، دعوت حق اور شورائیت کی عملی تربیت سے مستقبل کی ذمہ داریاں سنبھالنے والے قائد و رہنما تیار فرماتے رہے تھے، اس کے نقوش تو کیا محفوظ ہوتے اس کے مقاصد و اہداف بلکہ ذکر تک یادوں سے محوجو گیا۔ دار ارقم کو دار الاسلام کہنے کی بات تو پردہ اخفا میں چلی گئی گر تاریخ نے اسے محض ایک پاہ گؤہ بنا چھوڑا جمال بھی محمدر سول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم اور آپ کے بچھ صحابہ کرام " چھنے اور پناہ گئی بناہ گاہ بنا چھوڑا جمال بھی محمدر سول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم اور آپ کے بچھ صحابہ کرام " چھنے اور پناہ لینے کے لئے آگئے تھے، یوں کاروان اسلام کی اولین منزل محض آیک متبرک مقام کی حثیت سے یاد گار رہ گئی!

لیکن کاروان اسلام کی اس منزل اولین کی روایات و نقوش بالکل محو نهیں ہوسکے صرف

مدهم پر گئے تھے اجمالی اشارات زندہ و پائندہ ہیں بس جابرانہ ملوکیت کے صدقے اس کی تفاصیل تاریخ کے بخل و حقارت نے نگل کی تھیں، ان مدهم اور دھند لے نقوش سے دار ارقم کی ایک تصویر ابھر کر سامنے آجاتی ہے اور اجمالی اشارات کی روشنی میں تفاصیل کا اندازہ کیا جا سکتا ہے! یہ سعی نا تمام اور جمد حقیر شاید ان اشارات سے تفاصیل کی تکمیل تو ثابت نہ ہو گر ان تفاصیل تک رسائی کے اشارات کا کام ضرور دے گی، اس لئے یہ حقیر سی کوشش کاروان اسلام کی منزل اولین کی نذر ہے، اس امید کے ساتھ کہ یہ اسلام کے آنے والے کل میں عمل اور امید کی روشن کرن نہ سمی ایک رھندلا سااشارہ تو ضرور ثابت ہوگی

"ایس دعااز من واز جمله عالم آمین باد"

ڈاکٹر ظہور احمد اظہر صدر شعبہ عربی پنجاب یونیور سٹی لاہور

## دار ارقم الله المروان اسلام كى پہلى منزل

سیرت طیبہ کے اہم ترین گر تشنہ تحقیق ابواب میں سے ایک دار ارقم "بھی ہے، یہ ان مقامات میں سرفہرست ہے جنہیں سیرت نبوی اور تاریخ اسلام میں سنگ میل کی حیثیت حاصل ہے، غار حراء، ہجرت حبشہ، شعب ابی طالب، بیعت عقبہ اولی و ثانیہ، سفرطائف، اسراء و معراج اور غار وُر کی طرح دار ارقم "بھی بے شار ابواب سیرت اور بے اندازہ حوادث تاریخ اسلام کے لئے سرعوان کی حیثیت رکھتا ہے۔

کنے کو تو دار ارقم ایک ایبار ہائٹی مکان تھا جو مکہ مکرمہ کے کوہ صفا کے دامن میں واقع تھا اور ساتویں (اور بعض روایات کی رو سے دسویں یا بار ہویں اے) نمبر پر اسلام کے حلقہ بگوش ہونے والے ایک قریش نوجوان کی ملکت تھا جو قریش کے ایک معزز قبیلہ بنو مخزوم سے تعلق رکھتا تھا، گر تاریخ نے اس رہائٹی مکان یا حویلی کو جو عظمت اور شان عطاکی ہے اس کی نہ تو کوئی حد ہے اور نہ حماب، یہ حویلی یارہائٹی مکان تاریخی نہیں بلکہ تاریخ ساز کر دار کا حامل ہے۔

گر حرت و تاسف کی بات ہے کہ اس بے نظیر و بے مثل عظمت و شان کے مالک تاریخ کا یہ بخل ماز مکان کے متعلق تاریخ کے صفحات نے بوئی بے نیازی اور بخل سے کام لیا ہے، تاریخ کا یہ بخل اور بے نیازی اس جمالت اور اعراض کی پیداوار ہے جو شوراٹی جمہوریت کے امتیاز کے مالک دین اسلام کو استبدادی ملوکیت نے اسلام کو استبدادی ملوکیت نے فررائی جمہوریت اور احرام آ دمیت کے علمبردار دین اسلام کو اپنے مفادات و مصالح کے لئے مسخ شورائی جمہوریت اور احرام آ دمیت کے علمبردار دین اسلام کو اپنے مفادات و مصالح کے لئے مسخ کرکے رکھ دیا، اگر آج ہم اس دین حق کے اس پہلو کے اصلی اور حقیقی رنگ روپ کو دیکھنا بھی چاہیں تو اس کے لئے ہمیں بے اندازہ کھدائی کر کے بہت گرائی میں اترنا پڑتا ہے۔

آئیم ابتدائی اووار کے سیرت نگار و مور خین اور خصوصیت کے ساتھ محدثین و مغرین قرآن ہارے تشکر و امتان کے مستحق ہیں جنہوں نے استبدادی ملوکیت کی چیرہ وستیوں اور ستم رائیوں کے عام ہونے سے قبل یا ان سے مکمل طور پر بے نیاز ہو کر اسلام کی شورائی و جمہوری روایات کے متعلق کچھ نہ کچھ تاریخی اشارات و سے ہی ۔ ان اشارات اور روایات میں سے کچھ دار ارقم کے متعلق بھی ہیں دار ارقم کے متعلق میسر آنے والے تاریخی اشارات مفصل اور تسلی بخش نہ سسی مگر ان مجمل اور ناکائی تاریخی اشارات کی مدد سے بھی سلسلہ حقائق کے صفات مفقودہ تلاش نہ سسی مگر ان مجمل اور ناکائی تاریخی اشارات کی مدد سے بھی سلسلہ حقائق کے صفات مفقودہ تلاش کے جاسکتے ہیں اور ان دھند لے نقوش سے بھی احترام آدمیت و شورائی جمہوریت کے علمبردار دین اسلام کی ایک تاریخی دکش تصویر کاغذ پر اتاری جاسکتے ہیں۔

وار ارقم کے متعلق یہ تاریخی اشارات کچھ تو وضاحت اور صراحت کا رنگ لئے ہوئے ہیں گر بیشتر ضمنی طور پر وار د ہوئے ہیں، ان واضح اور ضمنی اشارات کی مدد سے اس تاریخی مکان کے تاریخ ساز کر دارکی ایک الیسی تصویر ابھرتی ہے جو اسلام کو ایک دین اخوت و مساوات، ضابطہ شفقت و ہمدر دی اور تعاون و احترام باہمی کے علمبر دار نظام زندگی کی حیثیت سے سامنے لاتی ہے جو اپنی اصل میں دین و دنیا کا جامع اور متوازن دین ہے اور عملی شکل و صورت میں ایک جمهوری و آفاتی ضابطہ ہے۔

وار ارقم کہنے کو توالک حویلی تھی جو چار دیواری، صحن اور چند کمروں سے عبارت تھی مگر تاریخ میں اس کے لئے قافلہ اسلام کی پہلی منزل ہونا مقدر ہو چکا تھا، مکی عہد نبوت میں اس مکان نے ایک تاریخ ساز کر دار اداکر ناتھا۔

پغیبراسلام صلی اللہ علیہ وسلم کی دعوت و تبلیغ کے کی عمد کو ہم کئی ایک نمایاں مراحل میں تقسیم کر کتے ہیں، پہلا مرحلہ غار حرامیں عطائے نبوت اور پوشیدہ دعوت کا مرحلہ ہے۔ اس نازک مرحلہ میں افضل البنشر کا رشتہ خالق البنشر سے قائم ہوتا ہے۔ زمین کے آسمان سے روابط کا آغاز ہوتا ہے اور قلب نبوت پر وحی ربانی کا نزول عالم بشریت کے لئے دنیاو آخرت کی راہیں روشن کرنے کا سامان کرتا ہے، یہ رشتہ، یہ روابط اور یہ وحی ربانی جماں ہادی برحق کی ذات کے لئے اضطراب اور قائق کی کیفیت پیدا کرتی ہے وہاں اس پیغام حق کے اولین بشری ردعمل کا محضن کام بھی درچیش ہے، مزمل و مدثر اولین دعوت حق کے مرحلہ سے سرخروئی کے ساتھ "انذر عشیر تک الاقربین" (اپنے قریب ترین خاندان کو خردار کیجئے) اور "فاصدع بماتوم" (جو تھم ملتا ہے اسے اللقربین" (اپنے قریب ترین خاندان کو خردار کیجئے) اور "فاصدع بماتوم" (جو تھم ملتا ہے اسے الفربین " راپنے قریب ترین خاندان کو خردار کیجئے) اور "فاصدع بماتوم" (جو تھم ملتا ہے اسے افزوں اشاعت و تقویت مشرکین مکہ کے لئے خطرہ بن جاتی ہے اہل اسلام کے لئے، گھاٹیوں، افزوں اشاعت و تقویت مشرکین مکہ کے لئے خطرہ بن جاتی ہے اہل اسلام کے لئے، گھاٹیوں،

گوشوں اور ذاویوں میں ذکر و عبادت اور تزکیہ نفوس کا کام مشکل ہو جاتا ہے۔ ۲۔ یہاں سے دار ارقم کاروان اسلام کی پہلی منزل بنتا ہے اور تبلیغ دین کا تیسرا مرحلہ شروع ہوتا ہے، چوتھا مرحلہ عمر بن الخطاب رضی اللہ عنہ کے قبول اسلام سے شروع ہوتا ہے، چنا نچہ اب بیت اللہ شریف میں کھلے عام نماز ادا ہوتی ہے، عرب کے میلے اور مواسم میں قبائل عرب کو اسلام کی دعوت عام قریش کی رکاوٹوں اور مخالفانہ پرابسکنٹ کے باوجود زور پکڑتی چلی جاتی ہے جس سے سنگرین مکہ و مرداران قریش جل الحقے ہیں تب مکی عہد کا پانچواں، فیصلہ کن مرحلہ شروع ہوتا ہے۔

ان تمام مراحل میں تیسرا مرحلہ سب سے اہم اور بار آور مرحلہ ہے۔ دار ارقم میں ایک ایسے معاشرہ، ایک ایسی کمیونٹی اور ایک ایسے نظام حیات کی بنیاد ڈالی جاتی ہے جس کی پہلے کوئی مثال نہیں تھی اور بعد کے زمانے جس کی نظیر نہیں لا سکتے۔ تاریخ انسانی میں پہلی بار ہمہ گیرو ہمہ جہت انقلاب کے لئے ایک تحریک کا آغاز ہوتا ہے اور اس کے لئے انسان بنائے جاتے ہیں، کارکن تیار کئے جاتے ہیں ہر کام اور ہر میدان کے لئے افراد کی تربیت کااولین تصور سامنے آیا ہے، اس تمام کام کامرکز و آماجگاہ دار ارقم ہے جو قبیلہ بنو مخزوم کے ایک دانا وبینا، پرعزم اور پرجوش نوجوان کی ملکت ہے، یہ نوجوان بعثت نبوی کے وقت اس قبیلہ کے تین سرکر دہ نوجوانوں میں سے ایک ہے جن کو تاریخ آج بھی یاد کرتی ہے۔ ۳۔ ان مینوں سرکر دہ مخزومی نوجوانوں کا پڑ دادا توایک ہی تھا مگر جس طرح ان کے مقدر مختلف تھے اس طرح باپ اور دادا بھی الگ الگ تھے، ان میں سے ایک تو ابوالحكم عمروبن ہشام تھاجو دعوت حق كاسب سے برا دسمن، بادى برحق كوسب سے زيادہ ستانے والا، مستنصعفین اسلام کو ہولناک اذبیتی دینے والا اور تحریک اسلام کا راستہ روکنے والا الداالخضام ( دُهيك دسمن ) ابوجهل بن كررانده درگاه تههرا، بنو مخزوم كا دوسرانوجوان آكے چل كر خالد سيف الله بننے والا تھا مگر تيسرا سركر دہ مخزومي نوجوان ارقم بن عبد مناف بن اسد بن عبدالله بن عمر بن مخزوم تفاجو عموماً. ارتم بن ابي ارقم كهلاتا تها، رضي الله عنه، ابوجهل جس قدر اسلام اور ابل اسلام کا دشمن تھاار تم اس سے کہیں زیادہ دین حق، ہادی برحق اور اہل حق کے عمگسار و مدد گار ثابت ہوئے چنانچہ حضرت ارقم " نے اپنا گھر نبی صلی الله علیہ وسلم کی نذر کر دیا، میں دار ارقم اسلام کامر کز اول، ملت کااولین دارالاسلام اور قافلہ اسلام کی سب سے پہلی منزل قرار پاتی ہے، سم سے پید حولی اسلام کی تاریخ کی سب سے پہلی وقف عمارت کی حیثیت سے تبلیغ دین، وعوت حق، تزکیہ نفس، عبادت و ذكر الله، تعليم و تربيت اور ايك زنده و پائنده اور پرعزم و پرجوش مسلم كميونځي كی تمام اجماعی سرگرمیوں کا ایک محفوظ مرکز بن جاتی ہے۔ ۵ ۔ اس حیثیت سے دار ارقم تاریخ اسلام کاایک منفرد وغیر فانی باب بن جاتا ہے، تاریخ نے اس باب پر پردہ ڈالنے کی لاکھ کوشش کی۔ اس

معراقی و جموا مع معراقی و جموا مل اور قرار شد مفقوده گار کے علم دواردی

کے ہوئے بیں بھی مکان کے مکان کے منابطہ شفقت کا ہے جوائی وری و آفانی

ت مخی کر اے کالام

سے متعلق واقعات و حوادث کو مفصل طور پر ریکار ڈ کرنے میں بے حد بخل سے کام لیا مگر پھر بھی اس کی عظمت و اہمیت چھپ نہ سکی ۔

اس میں شک نہیں کہ دار ارقم کے حوالے سے ذہن میں اٹھنے والے تمام سوالات کا جواب تاریخ سے نہیں مانا، کیونکہ تاریخ نے اس معاملہ میں نہ صرف بخل سے کام لیا ہے بلکہ اعراض اور چیٹم پوشی کو بھی شعار بنایا ہے، گربایں ہمہ تاریخ کے صفحات نے دبی زبان سے پچھ منتشرو متفرق مکڑے برداشت کر ہی لئے ہیں، ان ککڑوں کو باہم جوڑنے سے دار ارقم کی جو تصویر ابھرتی ہے وہ نہ تواس قدر دھندلی ہے کہ حقیقت شناسی میں ممد و معاون نہ ہواور نہ ایسی ادھوری ہے کہ اسے ایک حقیقت شاہی میں مید و معاون نہ ہواور نہ ایسی ادھوری ہے کہ اسے ایک حقیقت تسلیم کرنے سے انکار کیا جا سکے، کیونکہ یہ منتشر و متفرق کردے جن حقائق کو واضح کرتے ہیں وہ پوں ہیں کہ!

ا۔ دار ارقم بنو مخزوم کے ایک دانا و بینا، پرعزم و پرجوش نوجوان کی ملکیت ہونے کے باعث ایک محفوظ و مامون پناہ گاہ تھی جہاں ہادی برحق صلی اللہ علیہ وسلم اپنے جال نثار ول کے ساتھ آزادی واطمینان سے تشریف فرمار ہتے تھے۔ ۲۔

ار ارقم دعوت وتبلیغ کااولین مرکز تھا جہاں طالبان حق افراد اور گروہوں کی شکل میں وارد ہوت، اسلام کی باتیں سنتے اور اس دعوت حق کو قبول کر کے سعادت دارین سے مشرف ہوتے، اسلام کی باتیں سنتے اور اس دعوت اور آرزوؤں سے اپنے سینوں کو سجا کر لوث جاتے ہوتے، پھر خوشی و مسرت اور امیدوں اور آرزوؤں سے اپنے سینوں کو سجا کر لوث جاتے سے ہے۔ کے۔

سے اس تاریخ ساز مکان میں کتاب اللہ کی تعلیم و تدریس خود معلم بشریت اور محسن انسانیت ؟

فرماتے تھے، احکام اللی سے آگاہی میسر آتی، وعظ و نفیحت اور حکمت و دانش کی باتیں ہوتیں، عقیدہ توحید، آخرت پر ایمان، اعمال صالحہ کی ترغیب سے تزکیہ نفوس اور انفرادی شخصیت کی سیرت سازی اور تعمیر کر دار کا کام انجام پاتا تھا، بیہ سب کچھ براہ راست نور نبوت کے فیضان سے مکمل ہوتا تھا۔ ۸۔

سے دار ارقم کا ایک حصہ بطور عبادت گاہ بھی استعال ہوتا تھا، قیاس میں ہے کہ یماں قبلہ اول قدس شریف کی طرف منہ کر کے نماز حق ادا ہوتی تھی اور ذکر اللہ کا سلسلہ جاری رہتا تھا۔ 9۔

۵- تحکم ربانی و امر هم شوری بلینم ۱۰ (ان کے معاملات تو باہم مشاورت سے طے پاتے بین) کے مطابق دار ارقم قریش کے دار الندوہ کاکر دار بھی اداکر تا تھا، یمال مبلغین اسلام کی کارکر دگی کا جائزہ بھی لیا جاتا، تبلیغ کے آئندہ منصوبے بنتے اور خودمبلغین کی تربیت کا

کھن کام انجام پاتا تھا، نیزاہل اسلام کی حالت زار زیر بحث آتی، مستقبل میں اسلام اور ملت اسلامیہ کے عملی و تاریخ ساز کروار کے متعلق سوچ بچار ہوتی، اقامت دین ونظام حیات کی عظیم ذمہ داریوں کے لئے ہر قتم کے افراد امت کی تیاری و تربیت کا کام انجام پاتا، تاکہ دین اسلام کو ایک عالمگیر تحریک اور ہمہ حمیرہ ہمت مکمل انقلابی تبدیلی کا نقیب بنا دیا حائے! اا۔

ا۔ مسلم کمیونٹی کے مسائل و مشکلات کے حل کے لئے فوری اور دیریا وسائل و ذرائع سوپے جاتے تھے، خصوصاً زیر دست، مستضعفین اور بے آسرا و بے سمارا مسلمانوں کی خبر گیری، کفار کی اذبیت سے محفوظ کرنے اور غلاموں کو آزاد کرانے کے لئے عملی تدابیر اختیار کی جاتی تھیں۔ ۱۲۔

اس بات کے اشارات بھی ملتے ہیں کہ تمام امور جہمہ کی مانند حبشہ کی جانب ہجرت اولی اور ہجرت ثانیہ کے علاوہ ہجرت مدینہ منورہ کے متعلق مشاورت بھی اسی دار ارقم میں انجام پائی، اور تمام فیصلے امت کی مجلس شوری نے قائد انسانیت و ہادی امت صلی اللہ علیہ وسلم کی رہنمائی اور وامر هم شوری بنینہم کے حکم ربانی کے مطابق طے گئے۔ دار ارقم کی سے شورائی فضا ہجرت کے بعد بدر، احد، خندق، حدیبیہ اور حنین کے تمام مراحل میں بھی چھائی رہی، شفقت ور حمت مجسم صلی اللہ علیہ وسلم نے دلوں کو مسخر کرنے کے لئے تکریم واحرام تربیت کا بیہ طریقہ اور قیادت کا بیہ انداز وامر هم شوری کے مطابق دار ارقم میں سنورا اور نکھرا تھا۔ سا انداز وامر هم شوری کے مطابق دار ارقم میں سنورا اور نکھرا تھا۔ سا ا

دار ارقم کے حوالے سے تاریخ سے چند سوال کرنے ضروری ہیں جن کے جواب سے اس حویلی کے تاریخی ہی نہیں بلکہ تاریخ ساز کر دار اور مرتبہ و مقام کا تعین ممکن ہو گا، ایک تو یہ بات سجھنے کی ہے کہ اس مکان کے لئے منزل اور بیت کے بجائے ماخذ میں صرف دار کالفظ کیوں مستعمل ہوا ہے؟ دوسری بات یہ ہے کہ کیا دار ارقم کا کر دار صرف اتنا تھا کہ یماں حضور صلی اللہ علیہ وسلم اور آپ سے ساتھیوں کو چھنے کے لئے ایک محفوظ جگہ میسر آگئ تھی اور بس یااس حویلی کا کر دار اس سے پچھ اور زیادہ بھی تھا تو تاریخ نے اس کر دار کو اجاگر اس سے پچھ اور زیادہ بھی تھا؟ اگر یہ کر دار پچھ اور زیادہ بھی تھا تو تاریخ نے اس کر دار کو اجاگر اس سے بیا نے فراموش کر دیے کو ترجیح کیوں دی؟ اور کیااس کر دار کے بارے میں کتاب اللہ اور سنت رسول اللہ سیم بھی کوئی اشارہ ماتا ہے؟

بعث نبوی کے وقت جزیر ہ عرب کی بیشتر آبادی قبائلی اور خانہ بدوشی کی زندگی گزار رہی تھی۔ بت تھوڑا ساحصہ شہری زندگی سے آشناتھا، مکہ اور طائف دو بڑے شہر تھے جو قریش کے زیر

نے والے تمام موالات ا سے کام لیا ہے بلد الراز ن سے کچھ منتظرومیٰ ا ہوتصور الجرتی ہونی دھوری ہے کہ اے ایر جن حقائق کو واضح کرا

3:472/02

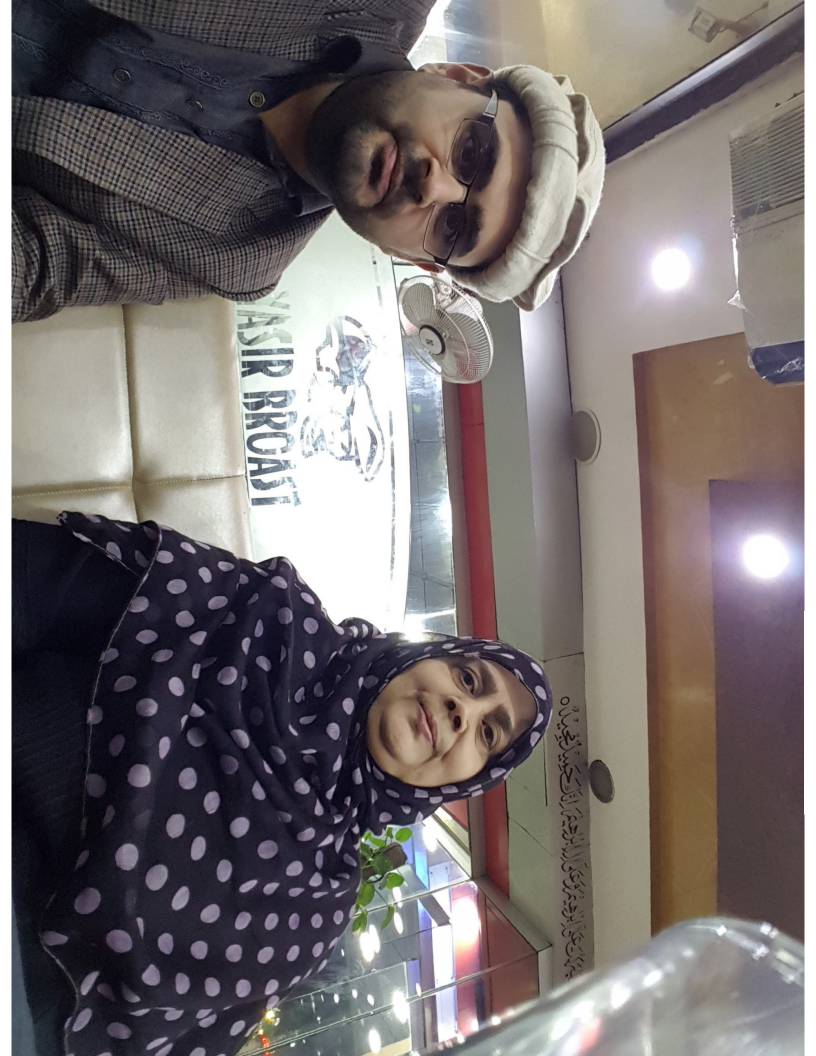
ت ہونے کے باعث لبہ بنے جال نثاروں کے ہانہ

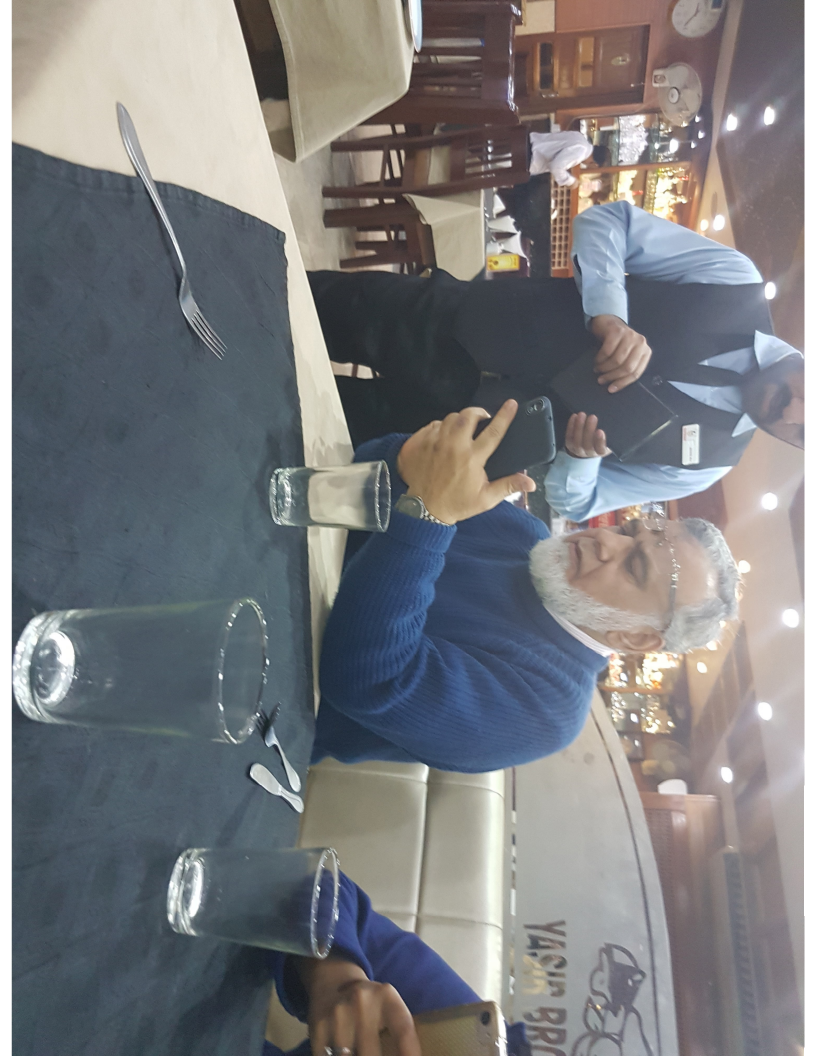
سر وہوں کی شکل میں وار مادت دارین سے مفر<sup>ن</sup> بنوں کو سجا کر لوٹ ہا<sup>ن</sup>

خریت اور محن انیابت اور محن انیابت اور محمت و دانش کی بانما می می افراد افراد افراد افراد افراد افراد است اور افراد است اور افراد داست اور است اور اس

الله کالدی جورید

مشاورت میلین الله





اڑ ہونے کے باعث نمایاں اہمیت کے مالک تھے، ۱۲ وادی یٹرب کی بستیاں اگرچہ شہری دندگی کا رنگ لئے ہوئے تھیں مگر ابھی یہاں مرینہ النبی "آباد ہونا تھا تب جاکر اسے ایک تاریخی شہری حیثیت نصیب ہونا تھی، ان شہری آباد یوں میں عموماً بڑے گھر وں کے لئے دار کا لفظ استعال ہوتا تھا، بیت یا منزل کی حیثیت دار سے کم تر تھی۔ دار سے مراد ایسامکان یارہائش گاہ مراد ہوتی تھی جس کی محفوظ چار دیواری ہوتی تھی، صحن اور خواب گاہیں یا کمرے بھی ہوتے تھے، ۱۵ ہوتی تھی جس کہ جمال رات بسر ہو سکتی تھی اور منزل سے مقصود وہ جگہ ہوتی تھی جمال فروکش ہونا اور پڑاؤ کرنا ممکن ہوتا تھا، ابن منظور نے لسان العرب میں ابن جنی کا قول نقل کیا ہے کہ جمال لوگ محفوظ اور آزادانہ گذر بسر کر سکتے ہوں اسے دار کہتے ہیں، ۱۱ ۔ اس سے یہ اندازہ تو ہوتا ہے کہ دار کا لفظ کسی معمولی گھر یا مکان کے لئے دار کے علاوہ ولا رفیلا) یا کو تھی بھی مستعمل ہے۔

دار ارقم کے متعلق حافظ ابن الا ثیرے اے کا بیان بھی قابل غور ہے جو لکھتے ہیں کہ حضور صلی الله عليه وسلم حضرت ارقم " كے گھر ميں چھيتے تھے جو كوہ صفاكے دامن ميں واقع تھا، مسلمان بھي مشركين كے ڈر سے آپ كے ساتھ رہتے تھے، جب تعداد چاليس ہو گئی اور حضرت عمر بن الخطاب " بھی ان میں شامل ہو گئے تو مسلمان باہر آئے اور کھلے بندوں بیت اللہ شریف میں نماز ادا كرنے لگے، يه بيان صرف ابن الاثر كابى نہيں بلكه بيشتر تذكره نگار اس فتم كے الفاظ استعال كرتے ہوئے نظر آتے ہیں، جیسا کہ آپ نے ملاحظہ بھی فرمالیا ہے۔ اس عبارت اور اس جیسی دیگر عبارات سے یہ بات تو واضح ہوتی ہے کہ حضرت ارقم کی یہ حویلی اتنی محفوظ تھی کہ اس میں مشر کین مکہ کے شر سے محفوظ طور پر چھپا جا سکتا تھااور یہ اتنی کشادہ بھی تھی کہ اس میں چالیس کے لگ بھگ اہل اسلام بخوبی سا کتے تھے، دار ارقم کامحفوظ اور کشادہ ہونا تواس حقیقت سے بھی عیاں ہوتا ہے کہ بعد کے ا دوار میں اس مکان پر بڑے بڑے لوگوں کی توجہ مرکوز رہی اور موجو دہ ارقم لائبر ریپ کی عمارت بھی اس کی تائید کرتی ہے لیکن اس عبارت پر اور اس جیسی دیگر عبارات پر دو سوال وار د ہوتے ہیں، ایک سوال توبہ ہے کہ ایک عبارت سے توبظاہریمی پتہ چاتا ہے کہ حضور اور صحابہ کرام " یمال اس وقت تک چھے رہے جب تک ان کی تعداد چالیس نہ ہو گئی اور حضرت عمر بن الخطاب سمجھی ان میں شامل نہ ہو گئے، حالانکہ حقیقت حال بی تھی کہ جب حضرت عمر نے اسلام قبول کیا تو صحابہ کرام کی ایک معقول تعداد دوبارہ ہجرت حبشہ کے لئے بھی جانچکی تھی ۱۸ ۔ تواس لحاظ سے گویا یہ چالیس مسلمان ان مهاجرین حبشہ کے علاوہ تھے جو قبول اسلام کے بعد تنگ آگر ہجرت کر گئے تھے، چنانچہ بعض تذکرہ نگاروں نے اس بات کی صراحت بھی کر دی ہے، ١٩ ۔ پھریہ بات بھی معلوم ہے کہ

وعوت اسلام خفیہ مرحلے سے گذر کر قریب ترین رشتہ داروں کو دعوت حق دینے اور "فاصدع بہاتوم " کے حکم کے مطابق کھلی دعوت کے مرحلے میں داخل ہو چکی تھی، حقیقت ہے ہے کہ دار ارقم کے پرسکون ماحول میں تو صرف عبادت اور تربیت کا کام خفیہ طور پر ہوتا تھا، مسلمان جمال بیت اللہ میں کھلے بندوں نماز نہیں پڑھ سکتے تھے وہاں یہ بات بھی تھی کہ اسلام کے نئے حلقہ بگوشوں کی عملی تربیت اور ترکیہ نفوس کا کام بھی علیحدگی اور پرسکون ماحول کا متقاضی تھا۔

369

50

32

000

زاواد

وه ولا

صلی

ا جي

0.1

زاوا

ات

01

بظاہر ہوں لگتا ہے کہ حضور صلی اللہ علیہ وسلم کا دار ارقم کا اس مقصد کے لئے انتخاب کرنا کی مصلحتوں کا آئینہ دارتھا، آیک تو ہہ کہ مکہ مکرمہ کی قیادت اور قریش کی امامت اب قبیلہ بنو مخزوم میں آگئی تھی، آیک طرف قریش کا دانشور بزرگ ولید بن مغیرہ تھا جس کی زبان دانی، فصاحت و بلاغت، علم و دانش اور حکمت و تدبر کا سکہ چانا تھالیکن عداوت اسلام میں وہ بھی کسی سے ہیجھے نہیں تھا۔ ۲۰ و دسری جانب عمر بن ہشام ابو جہل تھا جو تحریک اسلام کی مخالفانہ سرگر میوں کی قیادت کر رہا تھا اور مسلمانوں کو اذیت پنچانے اور حضور اکوستانے میں پیش پیش پیش رہتا تھا، اس کا تعلق بھی بنو مخزوم سے تھا۔ ایسے میں حضرت ارقم ہو جیسے عاقل قریش اور پرعزم نوجوان کا قبول اسلام اور پھر کاروان اسلام کی پہلی منزل کے طور پر اپنی حویلی کی پیشکش کرنا ایسے ہی تھا جیسے فرعون کے گھر میں موئی پیدا ہو جائے۔ ایسے میں حضور " نے بنو مخزوم ہی کے نوجوان کے گھر کو اپنے مشن اور مقاصد کی تعکیل کے لئے جیلیج تھا وہاں تحفظ اور سلامتی کے روشن امکانات کا حامل بھی تھا۔

یوں تو نظر نبوت کی کیمیا گری سے اہل ایمان کے لئے ایک نگاہ بھی کافی ہوتی تھی مگر صحبت کا طویل موقع اور تربیت کی گہری توجہ کا اپنا اثر اور اہمیت ہوتی ہے۔ ہجرت کر کے حبشہ جانے والوں میں عبداللہ بن جحنس بھی تھے جو وہاں جا کر عیسائی ہو گئے تھے۔ مربی برحق اور ہادی عالم صلی اللہ علیہ وسلم نے اپنے ساتھوں کے ساتھ زیادہ وقت گزار نے اور ان پر مزید توجہ فرمانے کی ضرورت علیہ وسلم نے اپنے ساتھوں کے ساتھ زیادہ وقت گزار نے اور ان پر مزید توجہ فرمانے کی ضرورت محسوس کی ہوگی اس لئے بھی دار ارقم میں تربیت و تزکیہ نفوس پر زیادہ توجہ دینا ضروری خیال فرمایا ہوگا، بقول شاعر!

نوا را تلخ تر می زن چوں ذوق نغمہ کم یابی حدی را تیز ترمی خواں چوں محمل راگراں بنی واقع ہوتی ہیں کہ: تو گویا حافظ ابن الاثیر وغیرہ کے بیان اور ہماری اس گفتگو سے یہ باتیں واضح ہوتی ہیں کہ: اسد دار ارقم اہل اسلام کے محض چھے رہنے کی جگہ نہ تھی بلکہ اس خفیہ کاری کا ایک بلند تر مقصد تھا یعنی سکون واطمینان کے ساتھ تعلیم و تربیت اور تزکیہ نفوس کا کام انجام دینا، یہ کام نہ

صرف اہم، مفید اور مشکل تھا بلکہ نبوت و رسالت کی تاریخ میں نیا بلکہ انو کھا بھی تھا، تحریک اسلامی کی ہرفتم کی ذمہ داریاں اٹھانے کے لئے انسان تیار کئے گئے، ہمہ گیرو ہمہ جت بلکہ عالمگیر اور اثر انگیز انقلاب کے لئے یہ ساذ و سامان ضروری تھا، محمد رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم سے قبل کی تاریخ میں ایسے جال نثار تیار کرنے کی مثال نہیں ملتی مگر بعد کے زمانوں کی تمام تحریکیں اسی طریقہ محمد یہ علی صاحبہا الصلوۃ والسلام کی خوشہ چیں نظر آتی ہیں لیکن روحانی دولت سے تھی دامن ہونے کی باعث اور اخلاص نیت کے ساتھ ساتھ تائید اللی سے محروم ہونے کی وجہ سے ناکامی سے دوچار ہوتی رہتی ہیں۔

وحی کمی کی ایک سورت (شوری ) میں اہل ایمان کی قرآنی خوبیوں میں سے ایک و امر هم شوری بینهم (ان کے معاملات باہمی مشاورت سے طے ہوتے ہیں) ۲۱۔ بھی ہے، یہ دراصل شورائی جمهوریت کی اولین تربیت کا مرحله تھا جس کا فیضان چارول خلفائے راشدین، بڑے بڑے فاتحبن وسیہ سالاران اسلام، روحانی تربیت و تبلیغ اسلام کے علمبردار اور علم و حكمت كے سرچشموں كو جارى كرنے والے اصحاب رسول؟ كا مقدر بنا تھا، پھر نبوت کے مدنی عهد میں وشاور هم فی الامر (معاملات حکومت میں انہیں شریک مشورہ کیا سیجے) ۲۲ء کے حکم ربانی کے مطابق محد رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کے عمل وسیرت طیبہ نے امور سلطنت میں عامتہ المسلمین کی براہ راست شرکت کے احساس، احرام و ماوات اور آزادانہ اظہار رائے کے ایسے خوبصورت نمونے اور مثالیں قائم کیں جو آج کی مغربی جمہوریت اور پارلیمانی نظام کے ظاہری ڈھکوسلوں کو شرماتی اور مات کرتی ہیں۔ آپ منے دنیا سے رخصت ہوتے وقت اپنا جال نشین نام زو کرنے سے اٹکار فرماکر موروثی ملوکیت اور شہنشاہیت کی جڑ کاٹ دی خلفائے راشدین کے انتخاب کو امت کے سیرد کر کے انفرادی و اجتماعی آزادی رائے اور خود اعتمادی کے جوہریر مرتصدیق ثبت فرمادی، پھر آپ کے خلفائے راشدین کے شورائی جمہوری طرز عمل نے سے بھی پوری طرح ثابت کر دیا که دار ارقم، صفه اور مسجد نبوی کی تربیت موثر، جامع اور مکمل تھی۔

اللہ مشرکین کہ حضور صلی اللہ علیہ وسلم اور مسلمانوں کو بیت اللہ میں آزادانہ نماز اداکر نے سے روکتے اور یاد خدا مین خلل انداز ہوتے سے بلکہ دست درازی کرتے اور ذلیل انداز میں افریت پنچاتے سے ہستا ہے گوشوں اور گھاٹیوں میں نماز اداکر نابھی محفوظ اور آزادانہ طور پر ممکن نہ تھا، اسلامی تعلیمات کی روسے گھروں میں انفرادی عبادت کے بجائے اجتماعی انداز میں ذکر اللہ اور عبادت کی ایک شان ہوتی ہے، اس لئے مسلمان دار ارقم میں مشرکین

\_٢

کی نظروں سے او جھل اپنے رب کے حضور کھڑے ہونے کے لئے اور درس قرآن کے علاوہ ہوایات نبوی اور مشاورت کے لئے آنخضرت صلی اللہ علیہ وسلم کے ساتھ جمع ہوتے سے میں مر حضرت عمر کے قبول اسلام سے بیت اللہ شریف میں آزادانہ نماز آسان ہو گئے۔ ۲۲۔

اس پوشیدہ مقام پر اہل اسلام کے اجتماع کا مطلب اور مفہوم یہ بھی ہر گزنہیں کہ جو مسلمان ہوتا یہاں آکر پناہ لیتا اور پھر چھپا ہی رہتا، یہاں پر مسلمانوں کا آنا جانا تو کسی سے پوشیدہ نہیں تھا اور نہ ہی تمیں چالیس بلکہ اس سے بھی کہیں ذیادہ کا کثرت سے آتے جاتے رہنا آئی تھوڑی سی آبادی والے شہر مکہ میں پوشیدہ رہنا ممکن تھا بات صرف آئی تھی کہ جو کچھ دار ارقم والی حویلی کے اندر ہو تا تھا وہ سکون و اطمینان کا حامل بھی تھا اور مشرکین کی نظروں سے او جھل بھی تھا۔

اس صمن میں مور خین و تذکرہ نگاروں کو غالبًا دوباتوں سے غلط فنی ہوئی ہے ایک تو یہ کہ غلامان کمہ، ذیر دست اور بے سارا یا مستضعفین اپنے اپنے آقاؤں، حلیفوں اور اولیائے نعمت کر رہے تھے اور آتے جاتے ہوئے چھپاتے تھے، ۲۵ ہیں سے یہ غلط فنمی ہوئی کہ شاید دار ارقم محض چھپنے کی جگہ تھی اور یہاں جو بھی آتا چھپنے کے لئے آتا تھا، اسی طرح حضرت عمر نے اپنی بمن اور بہنوئی سے حضور "کا پیتہ پوچھا تو انہوں نے ڈرتے ہوئے بنایا، لیکن اس کا مطلب یہ نہیں کہ دار ارقم میں حضور صلی اللہ علیہ وسلم اور مسلمانوں کا الکھا ہونا حضرت عمر ن کو معلوم نہ تھا ورنہ حضرت نعیم بن عبداللہ کے بتانے پر راستہ بدل کر اپنی بمن کے گھر آئے، مگر بات صرف اتنی پوچھی تھی کہ اس وقت اپنی بمن کے گھر آئے گھر آئے، مگر بات صرف اتنی پوچھی تھی کہ اس وقت دیس سے راستہ بدل کر اپنی بمن کے گھر آئے، مگر بات صرف اتنی پوچھی تھی کہ اس وقت حضور "کہاں تھے اور بمن نے فوراً بتانے میں بچکچاہ ہے کام لیا، اس سے یہ غلط فنمی ہوئی حضور "کہاں تھے اور بمن خور" اور اہل اسلام کا جمع ہونا پوشیدہ تھا، مگر حقیقت یہ نہیں کہ حضرت عمر "پر دار ارقم میں حضور" اور اہل اسلام کا جمع ہونا پوشیدہ تھا، مگر حقیقت یہ نہیں تھی۔

دار ارقم کا کر دار صرف ہیں نہ تھا کہ یماں حضور اکرم صلی اللہ علیہ وسلم کو چھنے کے لئے ایک پناہ گاہ میسر آگئی تھی، اس حویلی میں اگر کوئی بات پوشیدہ طور پر ہوتی تھی تو صرف اتنی کہ اہل اسلام یمال اطمینان و سکون کے ساتھ آپی نماز پڑھ لیتے تھے، لیکن جو نئی دعائے نبوی کو اللہ تعالیٰ سنام میں داخل ہو گئے تو شرف قبولیت بخشا اور احد الرجلین میں سے سیدنا عمر بن الخطاب " اسلام میں داخل ہو گئے تو ججرت حبشہ کے لئے نہ نکلنے والے یا بعد میں نئے نئے اسلام میں داخل ہونے والے چالیس آدمی

وسول التدمل الغرم William Car Je 3h Partifice المالية على على ع الك ساكدوارة 14 5 - r1(c ملن جارول خلفائه من اسلام کے علمردار كامقدر بناتماني ل شريك مشوره كيا ا کے عمل ویرت احال، الرام ائم كيس جو أناك مات كرتى يين-تكار قرماكر مورول 11/2 2 = ف قرمادي، بم 2 st. 5 (1) تماز اداكر ور ذيل الدال

اللہ اکبر کہتے ہوئے باہر نکل آئے اور بیت اللہ شریف میں سب نے نماز اداکی، ۲۱ ۔ لیکن تاریخ ہمیں یہ بھی بتاتی ہے کہ دار ارقم میں تعلیم کتاب اللہ بھی ہوتی تھی، تغییر سیرت اور تزکیہ نفوس کے لئے دین اسلام کی حقانیت پر خطبات نبوی بھی ارشاد ہوتے اور دعوت بھی دی جاتی تھی، تبلیغ اسلام کے روگرام اور مبلغین کی روائلی کا کام بھی بہیں طے ہوتا تھا، وامر ہم شوری ببینہم کے مطابق غلاموں کو آزادی دلانے، زیر دستوں اور مظوموں کو چھڑانے اور امت اسلام کے مستقبل کے متعلق سوچ بچار اور منصوبہ بندی بھی بہیں ہوتی تھی۔ ۲۷۔

ابتدائی دور کے تذکرہ نگار اور مؤرخ جیسے ابو الولید الازرقی، محمد بن سعد صاحب طبقات كبير، ابو جعفرابن جرير طبري ابو عبدالله حاكم صاحب متدرك اور ابن الاثير صاحب الكامل وغيره دار ارقم کے حقیقی کر دار اور اہمیت سے آگاہ تھے یہ لوگ دار ارقم میں حضور صلی اللہ علیہ وسلم کے فروکش ہونے کو اتنا اہم واقعہ تصور کرتے ہیں کہ واقعات سیرت و تذکرہ صحابہ کرام کے ضمن میں ہی کہتے سائی دیتے ہیں کہ بیر واقعہ دار ارقم میں داخل ہونے سے قبل کا ہے اور بیر اس کے بعد کا ہے، گویا جس طرح عام الفیل اور حلف الفضول جیسے واقعات کے حوالے سے تاریخی واقعات کا تعین ہو تا تھا اسی طرح می عہد میں سیرت و تاریخ اسلام کے واقعات کا تذکرہ و اندارج بھی دار ارقم میں ہادی اسلام صلی اللہ علیہ وسلم کے فرویش ہونے کے حوالہ سے ہوتا تھا۔ کیکن جن باتوں کو بیہ متقدمین بزرگ بڑے اہتمام سے ذکر کرتے ہیں انہیں بعد میں آنے والے درخور اعتنابی تصور نہیں کرتے، متاخرین مورخین و تذکرہ نگار نہ یہ بتائیں گے کہ دار ارقم " میں ایک بہت بری تعداد مشرف به اسلام موئی جن میں سیدنا صهبیب ، عمار ، حمزه اور عمر بن الخطاب جیسے جلیل القدر صحابہ بھی شامل نفے نہ بیہ ذکر کریں گے کہ پیغمبرانقلاب صلی اللہ علیہ وسلم تعلیم کتاب اللہ، وعوت اسلام اور اپنے جاں نثاروں کے د کھ سکھ سننے کے علاوہ انہیں صبر و ہمت کی تلقین بھی بہیں فرماتے تھے بعد میں آنے والے ان حضرات کے لئے افراد امت کا احرام، آزادی رائے اور شورائی طرز حکمرانی ایک قصہ ماضی اور نا قابل فہم اقدار بن گئی تھیں، دراصل اسلام اور امت اسلام کے ساتھ ستم ظریفی ہیہ ہو گئی کہ جن اقدار کی برتری واشاعت کے لئے خاتم الانبیاء " آئے تھے وہ وشمنان اسلام وانسانیت کے لئے توپیغام موت تھیں ہی خود مسلمان جب خلافت کے نام پر بدترین استبدادی شمنشاہیت کے شکنج میں جکڑے گئے توان کے لئے بھی نا قابل فہم باتیں بن گئی تھیں یوں بعد میں آنے والوں کے لئے وار ارقم الله عليه وسلم في التي ره الني كه يهال مجهى پنيمبراسلام صلى الله عليه وسلم في الله جال نثاروں کے ساتھ پناہ لی تھی اور بس، چنانچہ یہاں پر ایک معجد نما زیارت گاہ بنانے پر ہی اکتفاکر لیا گیا، الغرض سے جوہ پس منظر جس نے تاریخ کو اس بات پر مجبور کر دیا کہ وہ دار ارقم کے تاریخ ساز

کر دار کواجاگر کرنے کے بجائے نسیان و فراموشی کے سپرد کرنے کو ترجیح دے، یہ بالکل ای طمرح کا حادثہ فاجعہ ہے جو اسلام کے شورائی جمہوری نظام، انقلاب آفریں اصول اجتماد اور اسلام کے عطا کر دہ بنیادی انسانی حقوق کو غصب کرنے کے سلسلہ میں روار کھا گیا۔

کین تاریخ دار ارتم " کے تاریخ ساز کر دار کو مکمل طور پر نسیان و فراموشی کے سپرد کرنے سے عاجزرہی ہے، کیونکہ کتاب و سنت کے ابدی نقوش اس کر دار کو تحفظ دینے کے ضامن بن گئے ہیں، کتاب و سنت کے حاملین لیعنی محدثین و مفسرین اور سیرت باک اور تذکرہ نگاران صحابہ کرام رضی الله عنهم نے اس ضمن میں قابل صد تحسین کارنامہ انجام دیا ہے، کتاب اللہ کی عمی سورت شوریٰ. میں اہل ایمان کے جو ستورہ اوصاف بیان کیئے گئے ہیں، ان میں سے ایک وصف امر هم شوریٰ بنینہم ہے، رسالت آب صلی اللہ علیہ وسلم نے ہجرت مدینہ کے بعد جمال میثاق مدینہ کی شکل میں دنیا کااولین ریاستی دستور مرتب کروایا اور شورائی طرز حکومت کونه صرف اسلامی نظام حکومت کے امتیازی نشان کے طور پر قائم و دائم رکھا بلکہ امر هم شوری ببینهم میں اہل ایمان کے نظام زندگی کے جس دائمی امتیاز اور نمایاں وصف کو جملہ اسمیہ (جو تشکسل و استمرار پر ولالت کر تا ہے) کی شکل میں پیش کیا تھا اسے وشارو هم فی الامر (معاملات حکمرانی میں اپنی امت کو شریک مشورہ کیجئے) کے جملہ انشائیہ کے انداز میں حکم ربانی بھی بنا دیا وہاں دار ارقم کی روایت کو ظاہر و باطن دونوں لحاظ سے زندہ جاوید بنا دیا، صفہ اور مسجد نبوی نے تو دار ارقم علم کے نظام باطن اور روح پرور روایت کو سنبھال لیا مگر رسول اگرم م نے حضرت ارقم مل کو بنو زریق کے علاقہ میں ایک خاص قطعہ زمین عطاکر کے ظاہری کر دار کو بھی محفوظ فرما دیا، بیہ جمال ایک جال نثار کی قدر دانی اور احسان شناسی تھی وہاں اس سے کمی عهد نبوت میں دار ارقم کی عامتہ المسلمین کی خدمت اور دین اسلام کے اہم مقاصد کی تکمیل میں اس کے اہم کر دار کی نشاندہی بھی فرما دی گئی۔ ۲۸ ۔

کی عہد نبوت کے دوران میں دار ارقم کے کر دار کا ایک پہلو حضرت عمر رضی اللہ عنہ کے قبول اسلام کے ضمن میں نمایاں ہوتا ہے، اہل اسلام اپنے ہادی و مربی صلی اللہ علیہ وسلم کے حضور میں جو مجالس ذکر اللی اور تزکیہ نفوس منعقد کرتے تھے ان میں اجتماعی دعا بھی ہوتی تھی، عمرو بن مشام ابو جمل یا عمر بن الخطا ب رضی اللہ عنہ میں سے کسی ایک کے قبول اسلام کے لئے دعا کا تذکرہ واضح طور پر کتب تاریخ، سیرت اور تذکرہ صحابہ سمیں جا بجاماتا ہے۔ ۲۹۔

ابن سعد اور امام حاکم وغیرہ نے بیان کیا ہے کہ حضرت فاطمہ بنت الخطا برضی اللہ عنها کی پختگی ایمان اور آیات قرآن سے متاثر ہو کر حضرت عمر نے قبول اسلام کے لئے رغبت و میلان کا اظہار کیا تو حضرت خباب بن الارت سے انہیں خوشخبری و بشارت سناتے ہوئے کہا کہ عمر! معلوم

المام المام

ب طبقار 100/29 649 ی یں یں مر کا ہے، ت كالعين ر ارقم میں توں کو یہ صور تهيس يى تعداد ندر صحابہ ت اسلام الق إلا اني ايك ظریفی پی انانيت 20

ہوتا ہے کہ آپ حضور کی اس دعا کا ثمر ہیں جو آپ نے جعرات (بعض کے نز دیک پیراور بدھ کے دن ) فرمائی تھی کہ! ۳۰۔

"الهم! اعز الاسلام باحب الرجلين اليك بعمر بن الخطاب او بعمر وبن بشام! يعنى ال اللهم! الله تو دونول ميس سے الله بينديده بندے كو ذريعه اسلام كو عزت و غلبه عطا فرما، عمر بن خطاب يا عمرو بن بشام!"

رسول اکرم صلی اللہ علیہ وسلم اس وقت کوہ صفا کے دامن والے مکان لیعنی دار ارتم میں فروکش ہتے، حضرت عمر جب دروازہ پر پہنچ تو لوگ گھبرا گئے گر اللہ و رسول کے شیر حمزہ بن عبرا لمطلب رضی اللہ عنہ نے فرمایا! توبہ ہے عمر! اسے آنے دو، اگر تواللہ نے اس کے مقدر میں مطائی لکھ دی ہے تو قبول اسلام کے بعد رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کا پیرو کار بن جائے گا اور اگر دوسری بات ہوئی توبہ اب بچکر نہیں لوٹے گا! ۳۱۔

وار ارقم میں پیش آنے والے اس واقعہ سے سورہ شوری میں بیان کردہ اوصاف مومنین میں سے ایک اور وصف کا بھی عملی ثبوت سامنے آتا ہے جو وامر هم شوری بلینهم کے علاوہ ہے، یعنی مشرکین مکہ کی بدسلوکی کا ترکی بہ ترکی جواب دینا، اور بہ فیصلہ باہمی مشاورت سے اسی دار ارقم میں انجام پایا جو دار الاسلام اور اہل ایمان کا اولین اجتماعی اور شورائی مرکز تھا! ۳۲ سے

محمہ بن سعد، ابو الولیدالازرقی، امام ابو عبراللہ الحاکم نیشا پوری اور محمہ لبیب بتنونی نے دار ارتم کے متعلق بہت مفصل اور قیمتی معلومات درج کی ہیں، ان میں سے بتنونی تو آخری دور سے تعلق رکھتا ہے جس نے آج سے تقریباً ایک صدی قبل مصر کے بادشاہ کے ہمراہ جج کیااور دار ارقم شرکے متعلق اپنے ساحت نامہ میں بعض وقع معلومات جمع کر دی ہیں جواور کہیں نہیں مائیں، لیکن ابن سعد متوفی کے ۲۶ ھ اور ازرقی متوفی ۲۲۳ھ عہد نبوی کے قریب ترین زمانے سے یعنی دو سری صدی ہجری سے تعلق رکھتے ہیں اور ہجری سے تعلق رکھتے ہیں اور انہوں نے ابن سعد کی معلومات پر ہی بھروسہ کیا ہے۔ ۳۳سے

ابن سعد لکھتے ہیں کہ کمی عہد نبوت میں مرکز اسلام بننے کے بعد دار ارقم کو دار الاسلام کے نام سے یاد کیا جاتا تھا، اسلام کی اولین وقف عمارت ہونے کے باعث انہوں نے اسے وقف علی الله عنہ الله الله قرار دے دیا تھا، ابن سعد کہتے ہیں کہ حضرت ارقم رضی الله عنہ نے اپنے گھر کو وقف فی سبیل الله قرار دینے سے متعلق جو نوشتہ تحریر کیا تھا اس کی نقل میں نے خود پڑھی ہے اس پر سے عبارت کہ تھی ہیں!

"بسم الله الرحمٰن الرحيم بيه وه فيصله ہے جوار قم " نے اپنی حویلی کے متعلق دیا جو کوہ صفاکے

ساتھ واقع ہے، حرم پاک کے پاس ہونے کے باعث یہ حویلی بھی مثل حرم محترم قرار دی جاتی ہے، نہ یہ فروخت ہوگی نہ وراثت میں جائے گی، اس پر ہشام بن عاص گواہ مرکب "مام بن عاص گواہ ہوئے۔ " مہا۔

پھر امام محمد بن عبداللہ بن الحن نے جب مدینہ میں علم بغاوت بلند کیا تو حضرت ارقم سے ایک بوتے عبداللہ بن عثمان بن ارقم بھی ان کے پیرو کاروں میں شامل تھے مگر انہوں نے بغاوت میں شرکت نہیں کی تھی مگر ابو جعفرنے انہیں بھی اس میں ملوث کر لیااور مدینہ کے گورنر کو لکھا کہ انہیں بھی زنجیروں میں جکڑ کر قید میں ڈال ویا جائے، پھر حاکم مدینہ کے پاس اپنا ایک خاص آومی شہاب بن عبدالرب روانہ کیااور لکھا کہ اس کے ہر حکم کی تعمیل کی جائے، یہ شہاب جب قید خانہ میں عبداللہ بن عثمان بن ارقم کے پاس پہنچا تو وہ لوہے کی بیڑیوں کے بوجھ اور قید خانہ سے تنگ آچکے تھے، ان کی عمراس وقت اس سال سے اوپر تھی، شماب نے کما! اگر میں آپ کور ہائی ولا دوں تو آپ دار ارقم "مجھے فروخت کر دیں گے؟ کیونکہ امیر المومنین اسے خریدنا چاہتے ہیں، اگر آپ فروخت کرنے کے لئے تیار ہوں تومیں آپ کوان سے معافی ولا سکتا ہوں، عبداللہ نے کہا کہ یہ تو وقف جائداد ہے مگر میں اپنا حق انہیں دے سکتا ہوں، اس میں میرے ساتھ اور بھائی بھی حصہ دار ہیں، شہاب نے کہا کہ آپ اپنا حصہ دے دیجئے تو آپ بری ہیں، چنانچہ گواہوں کی موجو د گی میں سترہ ہزار دینار پر معاہدہ تحریر ہوا، پھر ابو جعفرنے باقی بھائیوں سے بھی رقم کالالچ ولا کر ان کے جھے خرید لئے چنانچہ یوں وار ارقم ای عمارت ابوجعفر منصور کے تصرف میں آگئ،٣٦ ، مرب مکان خلیف مهدی نے ملکہ خیزران کو دے دیا جو خلیفہ ہارون الرشید عباسی کی ماں تھی، خیزران نے بیہ مکان از سر نولٹمیر کرایا اور یہ دار الخیزران کملایا پھریہ جعفر بن موی امیر المومنین کے تصرف میں آگیا، اس کے بعد منظوی اور عدنی صوفیہ کے پیرو کاریمال سکونت پذیر ہوتے رہے، پھریہ مکان غسان بن عباد نے خرید لیا تھا جو موسی بن جعفری اولاد میں سے تھا۔ ٢٣ ٥

على

نود

امام ابو الولید الارزقی نے "اخبار کمہ و ماجاء فیما من الاثلا" کے عنوان سے کمہ کرمہ کی مفصل تاریخ مرتب کی ہے جو نمایت متند اور اصلی ماخذ کی حثیت رکھتی ہے۔ موصوف نے وار ارقم کے متعلق بھی تفاصیل درج کی ہیں اور وہ اسے ربع آل ارقم بن ابی ارقم (یعنی ارقم بن ابی ارقم کی اولاد کا ڈیرہ یا حویلی) کے نام سے ذکر کرتے ہیں اور بتاتے ہیں کہ ان کے عمد میں بید وار الخیز ران کے نام سے مشہور ہو چکا تھا اور معجد کی شکل میں آیک زیارت گاہ خلائق بن چکا تھا، وہ کھتے ہیں! اسلی خلائق بن چکا تھا، وہ کھتے ہیں! سے اسلی میں ایک زیارت تھا، اور کھی اور سے جہاں آپ " بیلی اور صحابہ کرام مع جمع ہوتے تھے، آپ انہیں قرآن سکھاتے، ان کی تعلیم و تربیت فرماتے اور میں وہ مکان ہے جہاں عمر بن الخطاب رضی اللہ عنہ نے اسلام قبول کیا تھا۔ "

امام ابو عبدالله حاکم نیشاپوری نے اپنی متدرک میں ابن سعد کی عبارت نقل کرنے پر اکتفا کیا ہے البتہ ان کے بیر الفاظ دوسروں سے مختلف اور قابل غور ہیں ۳۹ ۔ کہ " نیمی وہ حویلی ہے جس میں رسول الله صلی الله علیه وسلم رہا کرتے تھے، لوگوں کو دعوت اسلام دیتے تھے چنانچہ یہاں بہت سے لوگ اسلام کے حلقہ بگوش ہوئے " اور اپنے سفر نامہ الرحلة الحجاز بنز میں مصری وانشور محمد لبیب بتنونی لکھتاہے! ۲۰۹ م "جمال تک دار ارقم " کا تعلق ہے جو دار الخبرران کے نام سے مشہور ہے تویہ صفاکی جانب اوپر جاتے ہوئے ایک گلی میں واقع ہے، یہ وہی مکان ہے جہاں بعثت کے آغاز میں حضور "اور آپ برایمان لانے والے چھپاکرتے تھے، یمال وہ حضرت عمر " کے قبول اسلام تک چھپ کر نمازیں اداکرتے تھے، پھران کی قوت و طاقت میں اضافہ ہو گیااور کھلے بندوں اسلام کا اظہار اور نماز ادا ہونے لگی تھی " بتنونی کے اس بیان کی مزید تفاصیل آئندہ ابواب میں آرہی ہیں، جن میں سے ایک باب ان تاریخی ماخذ کے محققانہ اور تنقیدی جائزہ پر مشمل ہے، جن میں دار ارقم کے متعلق مختلف زمانوں میں مختلف انداز میں معلومات درج ہوتی رہیں اور ایک اور باب ہجرت کے بعد دار ارتم پر طاری ہونے والے حالات کی مزید تفاصیل پر مشتمل ہے، یماں پر بتنونی کی صرف دو باتیں محل نظر ہیں، ایک توبہ کہ مسلمان دار ارقم میں چھپانہیں کرتے تھے البتہ قریش کی دخل اندازی سے بیخ کے لئے یمال یک سوئی کے ساتھ نمازیں اداکرتے تھے اور مواعظ نبویہ سے فیض یاب ہوتے اور تربیت پاتے تھے، دوسری بات یہ کہ حضرت عمر کے قبول اسلام کے بعد مسلمانوں نے پہلی بار این اسلام کا اعلان نہیں کیا تھا بلکہ بات صرف اتنی تھی کہ ان کے رعب اور دبدبے کے طفیل مسلمان اعلانیہ بیت اللہ شریف میں نماز اوا کرنے گئے تھے!

### دار ارقم "! كاروال اسلام كى پہلى منزل

ا= طبقات ۲۷۳/۳ ۲ = ایضا سیرة ابن مشام ۱۱۸۸۱ ٣ = جمرة انساب العرب ص١٦٣ ٣ = طبقات ٢٧٣/٣، اخبار مكه ١/١٢٧، متدرك ٢/٢٢٢ ٢= الضاً ۵ = ایضا ے = ایضاً ٨= الضاً و = الضاً، شفاء الغرام ا/٢٤، الاعلام ص١٥٥، ۱۰ = سورت الشوري آيت ۳۸ ۱۱ = طبقات ۲۷۳/۳ ۱۳ = الصناً، اسلامی جمهوریت ص ۲۳ ١٢ = الضأ ۱۳ = اخبار مکه ۱/۱۲۵، عهد نبوی کانظام حکومت ص ۹۳، ١٥ = تاج العروس (بات) ١٦ = اليفأ (دار) ١٨ = اليضاً، الكامل في التاريخ ٣٢/٣ 21 = اسدالغابه ۳/۱۷ ۲۰ = روح المعاني ۲۹/۲۹، سيرة ابن بشام ١/٣١١ ١٩ = اليضاً ۲۲ = سورت آل عمران آیت ۱۵۹ ۲۱ = سورت الشوري آيت ۳۸ ۲۲ = ایضاص ۲۱۲، ۲۰۲/ سیرة این مشام ۱/۲۰۲ ۲۱ = سيرة ابن بشام ا/۲۱۲ ۲۵ = طبقات ۱۲۳/۳ ا ۲۷ = طبقات ۲۸ ۲۲۸ ٢٤ = اسلامي جمهوريت ص ٥١ ۳۰ = اليفا، متدرك ۲/۳۲ ٢٩ = اليضا ٣٢ = ايضاً اس = طبقات ۲۲/۳ ٣٣ = اخبار مكه، ١/٢٢٢، طبقات ٣/٣٢١، متدرك ٢/٣٢١، الرحلة الحجازيه ص١١٥ ٥٣ = الضا سم = طقات ١٢٥٣، الرحله ١٢٥ ٢٥ = اليضا ٢٧ = الضاً ٢٧ = متدرك ٢/٣٢ ۲۵۲/۱ که ۱/۲۲۲ ٠٨ = الرصلة الحجازية ص ١٧١

# صاحب خانه سیدناار قم مخزومی از شخصیت و کر دار

ہجرت نبوی کے وقت سیدنا ابو ابوب انصاری و کومحن انسانیت رحمتہ للعالمین صلی اللہ علیہ وسلم کی میزیانی کا شرف حاصل ہوا اور وہ تاریخ میں شهرت عام اور بقائے دوام سے سرفراز ہو گئے، پیر وہ وقت تھا کہ آ فاب رسالت مصف النہار کے مرطے میں پہنچ کر دنیا کے ہر گوشے کو جگمگارہاتھا اس کئے میزبانی کے شریف کاوہ غیر فانی لمحہ توسب کی نظر میں تھا اے اس کئے غیر فانی ہو گیا مگر مکی عهد نبوت کے دوران میں دار ارقم " کو جب کاروان اسلام کی پہلی منزل اور اولین تربیت گاہ و اسلامی دارالشوری کا شرف نصیب مواتواس وقت اس منظر کا مشاہدہ کرنے والی آئکھیں کثرت تعداد کے لحاظ سے وادی یثرب کی ایوبی میزبانی کا منظر دیکھنے والی آنکھوں کے برابر نہ تھیں اور جن آئھوں نے ارقمی دارالشوریٰ کے روح پرور مناظر کے مشاہدات محفوظ کئے ہوئے تھے وہ یا تو انہیں ریکارڈ کرنے والے صفحات تاریخ کے سپرد کئے بغیر بند ہو گئی تھیں یا پھر تاریخ کے یہ صفحات دار ارتم ﴿ كَي عظمت كے ادراك سے عاجزرہ كئے تھے، اس كئے انہيں در خور اعتنانہ سمجھا گياليكن اس سے دار ارتم کی عظمت اور اس کے تاریخ ساز کر دار کی اہمیت میں کوئی کمی نہیں آئی، دار ارتم غار حراء کی طرح مقدس اور صفه اور مسجد نبوی کی مانند پا کیزه تاریخ ساز کر دار کا مالک مکان تقااور اس عنوان سے ہمشہ زندہ رے گا۔

مکہ مکرمہ میں کوہ صفا کے دامن میں واقع اس حویلی کی ملکت کا شرف قریش کے قبیلہ بنو مخزوم کے ایک مومن مخلص، اولوالعزم اور پرجوش نوجوان کو حاصل تھا، تاریخ اس عظیم و جلیل ہستی کوار قم بن ابی ارقم " کے نام سے جانتی ہے، تاریخ اسلام کی اس عظیم و جلیل ہستی کے احوال و سوانح حیات پر ایک نظر ایثار و و فاء کی اس داستان کو ہمارے سامنے نمایاں کر دے گی جو آج بھی قلب و جگر

کے لئے حرارت ایمانی اور نگاہوں کے لئے ضایع سرمدی کا سامان کرتی ہے، ایثار و وفاء اور قدر وائی و احسان شنای سے لبریز اس واستان حیات سے وار ارقم میں کے ناریخ ساز کر دار پر بھی روشنی پڑتی ہے، اس لئے کتب تذکرہ نولی، تاریخ اور سیرت کے متند مواد و معلومات کی روشنی میں کوہ صفا کے دامن میں واقع اس تاریخ ساز حویلی کے مالک سیدنا ارقم بن ابی ارقم مخزومی رضی اللہ عنہ کے متال و سوائح حیات کا ایک خاکہ مرتب کرنا نمایت موڈوں اور موقع کی مناسب سے بے صد ضروری معلوم ہونا ہے۔

قبیلہ بنو مخروم کے اس الوالعزم مومن مخلص اور پرجوش نوجوان کی کنیت ابع عبداللہ تھی اور ان کا سلسلہ نسب اس طرح ہے۔ ابو عبداللہ ارقم بن (ابی ارقم) عبد مناف بن (ابی جندب) اسد بن عبداللہ بن عمر بن مخروم رضی اللہ عنہ ۲۔ حضرت ارقم شکی والدہ ماجدہ کا نام تماضر بنت حذیم ہے جو قبیلہ بنوسہم بن عمرو بن مصیص سے تعلق رکھتی ہیں۔ ۳۔ ارقم اسم تفضیل کا صیغہ ہے جس کا مادہ (رق م) ہے اور اس کے معنی ہیں تحریر کرنا، نقطے لگانا اور نقش و نگار سے مزین کرنا، اہل عرب کہتے ہیں! رقم الکتاب (علی اور فی کے صلہ کے ساتھ اور صلہ کے بغیر دونوں طرح مستعمل ہے) لیعنی اس نے کتاب یا خط کھا، حروف کو نقطوں سے یا نقش و نگار سے سجایا، سماس لحاظ سے ارقم کے ایک معنی سب سے زیادہ کھنے والا، نقطوں سے حروف کو واضح کرنے والا اور نقش و نگار سے سابیا، سابی اور وہ ہیں! فر الحیات (سب سے زیادہ خبیث فرکر الحیات (سب سے زیادہ خبیث

سانب)۵۔

حضرت ارقم رضی اللہ عنہ کا قبیلہ ہو مخروم قرایش مکہ کے سرکر وہ اور نہایت بااثر قبائل میں سرفہرست تھا، اس قبیلے کے جدامجہ مخروم بن یقظ کا سلسلہ نسب تیسری پشت میں حضور صلی اللہ علیہ وسلم کے سلسلہ نسب سے جاماتا ہے، یقظ بھی مرہ بن کعب کا بیٹا تھا اور سرتاج قریش قصی (جو ہاشم بن عبد مناف کا باپ تھا) کا باپ کلاب بھی مرہ بن کعب کا ہی بیٹا تھا، ۲ ۔ لیکن اسلام کی آ مہ کے وقت بنو مخروم کا سردار ولید بن مغیرہ (حضرت خالد سیف اللہ کا باپ) ایک مانا ہوا مرب، صاب الرائے، ماہر زبان، نقاد شعر اور عربی فصاحت و بلاغت کا امام تھا، کے اسلام کی تاریخ میں قبیلہ بنو مخروم سے تعلق رکھنے والے اور بھی نمایاں نام ہوئے ہیں، ابو جمل عمرو بن ہشام اسی ولید کا بھتے بااور مضری خروم سے تعلق رکھنے والے اور بھی نمایاں نام ہوئے ہیں، ابو جمل عمرو بن ہشام اسی ولید کا بھتے بااور حضرت خالد شکا چھازاد بھائی تھا جو اسلام اور اہل اسلام کا سب سے بردا اور سب سے زیادہ ماجدہ وشمن تھا، ۸ ۔ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کے والد گرامی عبداللہ بن عبدالمطلب کی والدہ ماجدہ فاطمہ (بنت عمرو بن عائذ بن عمران بن مخروم بن یقظہ بن مرہ) کا تعلق بھی اسی قبیلہ سے ہے، ۹ ۔ فاطمہ (بنت عمرو بن عائذ بن عمران بن مخروم بن یقظہ بن مرہ) کا تعلق بھی اسی قبیلہ سے ہے، ۹ ۔ فاطمہ (بنت عمرو بن عائذ بن عمران بن مخروم بن یقظہ بن مرہ) کا تعلق بھی اسی قبیلہ سے ہے، ۹ ۔ فاطمہ (بنت عمرو بن عائذ بن عمران بن مخروم بن یقظہ بن مرہ) کا تعلق بھی اسی قبیلہ سے ہے، ۹ ۔ فاطمہ (بنت عمرو بن عائذ بن عمران بن مخروم بن یقظہ بن مرہ) کا تعلق بھی اسی قبیلہ سے ہے، ۹ ۔

حضور صلی اللہ علیہ وسلم کی ایک پھوپھی (برہ بنت عبدالمطلب) قبیلہ بنو مخروم میں بیابی گئیں جو حضورت ابو سلمہ عبداللہ بن عبداللسد المحز وی کی والدہ تھیں ابو سلمہ اللہ عندان کی بیوی حضرت ام سلمہ اللہ عوات کے بعدان کی بیوی حضرت ام سلمہ اللہ عندی والدہ عنتہ میں بھی شامل تھیں، حضور کے نکاح میں مہنی اور ام المومئین ہونے کا شرف پایا، ۱۰ مصرت عمر بن الخطاب رضی اللہ عندی والدہ عنتہ بنت ہاشم بن مغیرہ بن عبداللہ بن عمر بن مخزوم کا تعلق بھی حضرت ارقم اللہ کے قبیلے ہے ہے، ۱۱ محضرت ارقم اللہ کا سلسلہ نسب چوتھی پانچویں پشت میں حضرت ارقم اللہ بن ولید اور ابو جمل بن ہشام حضرت ارقم اللہ کا سلسلہ نسب چوتھی پانچویں پشت میں حضرت خالد ابن ولید اور ابو جمل بن ہشام مخزوم کے خورہ بدر میں لشکر قریش کی سپہ سالاری بھی اسی قبیلہ بنو مخروم کے ضدی سروار ابو جمل بن ہشام مخزومی کے پاس تھی۔ ۱۲ بعد کے ادوار میں بھی اس قبیلے میں شعراء، علماء اور فقہاء پیدا ہوئے جن میں فقیہ مدینہ حضرت سعید بن مستبر بہت نمایاں مقام کے مالک ہیں شعراء، علماء اور فقہاء پیدا ہوئے جن میں فقیہ مدینہ حضرت سعید بن مستبر بہت نمایاں مقام کے مالک ہیں سا ہے۔

حضرت ارقم " کے قبیلہ بنو مخزوم کے متعلق یہ تفاصیل پیش کرنے کا مقصد سے کہ ظہور اسلام کے وقت اس قبلے کا مرتبہ و مقام ہمارے سامنے آجائے اور تحریک اسلامی کے حوالے سے اس کے مختلف افراد کی سرگرمیوں کا نقشہ بھی ہمارے سامنے رہے تاکہ دار ارقم سے تاریخ ساز کر دار کو سمجھنے اور اس قبیلے کے عظیم فرزند کے جذبہ ایثار اور ایفائے عمد کابھی اندازہ ہو سکے، قبیلہ مخزوم کی چار شخصیات الیی ہیں جو تحریک اسلامی کے حوالے سے بہت سرگرم نظر آتی ہیں، ان میں سے تین کا تعلق بنو مخزوم کی ایک ہی شاخ سے ہے اور صرف ایک شخصیت ایسی ہے جو اس قبیلے کی دوسری شاخ سے تعلق رکھتی ہے۔ ایک ہی شاخ سے تعلق رکھنے والی تین شخصیات میں سے ایک تو ولیدین مغیرہ ہے جو شعروادب کے بلند ذوق کا مالک تھا، ادبی تقید کاامام متصور ہو تا تھااور فصاحت و بلاغت میں بلند مقام پر فائز تھا، اس وقت کے عرب شعراء اپنا اپنا کلام تبصرہ و تنقید کے لئے اس کے سامنے پیش کرتے اور اس کی قطعی رائے کو بلاچون و چراتشلیم کر لیتے تھے، قریش مکہ کا وہ ادبی مشیر تھااور لوگ اعجاز القرآن کے چیلنج کا مقابلہ کرنے کے لئے اس کے مشورہ پر چلتے تھے، ۱۳۔ باوجود یکہ وہ قرآن کریم کی شیرینی و تازگی ہے متاثر تھااور اس کے اسلوب کو بشری استعداد وصلاحیت سے بند و برتر قرار دیتا تھا مگر ولید بن مغیرہ کے نصیب میں اسلام سے مشرف ہونا مقدر نہ تھا، ای ولید کاایک بیٹاتھا جو خالد بن ولید بن مغیرہ کملا آتھا، ہجرت نبوی کے بعد جنگ احداور صلح حدیبیہ کے موقع پر وہ اسلام اور اہل اسلام کے خلاف سرگرم نظر آیا مگر جب قسمت نے یاوری کی اور اسلام ت مشرف ہوا توسیف الله كالقب پایا، غزوہ احد میں اہل اسلام كى فنح كو شكت میں بد لنے والا خالد بن ولید اسلام قبول کرنے کے بعد جنگ مونہ میں مٹھی بھر مجاہدین کے ساتھ نہ صرف سے کہ رومیوں

وار پرجی اور تی کی روشی دوشی صنی الند عزرکی سبے حد ضروری

> عبرالله محی الر جندب) الم غرینت مذیم عربین کرنا، عمرین کرنا، و تول طرح یا، سم اس

> > ر وه ين!

ره خبيث

و الله على ا

کے کشکر جرار کو مرعوب کرنے میں کامیاب ہوا بلکہ مجاہدین اسلام کو بھی اس لفکر جرار کے نرغے سے نکال لایا، اسی موقع پر دربار نبوی سے خالد بن ولید کو خالد سیف اللہ کا خطاب عطا ہوا ہی خالد سیف اللہ مخزوی میں ہیں جو جنگ موج سے لے کر شام و عراق میں اسلامی فتوحات کے محیرالعنول جنگی کارنا ہے انجام دے کر اسلام کی حربی تاریخ میں ایک روشن و قابل فخریاب کی حثیبت سے زندہ جاوید ہو گئے، 10 ۔ اسی ولید بن مغیرہ کا ایک سگا بحقیجا تھا جو تھا تو ابوالی معمومین ہشام بن مغیرہ گر اسلام و شخری میں اپنی ضداور ہٹ و هری کے باعث ابو جہل قرار پایا، پنیمبراسلام صلی اللہ علیہ وسلم اسلام و شخری میں ان فرار پایا، پنیمبراسلام صلی اللہ علیہ وسلم کی عداوت و ول آزاری اور مسلمانوں کی اذبیت رسانی و بیخ تنی میں تمام انسانی و اخلاقی صدود پھلانگ جانے کے باعث مردود زمانہ ٹھہرا اور عداوت و نفرت اسلام میں اندھا ہو کر جنگ بدر میں قتل ہوا

اور واصل جنم قرار پایا-

ابوجهل اگر ہو مخروم کا فرعون تھا تواسی قبیلے کی ایک دوسری لڑی میں اللہ تعالیٰ نے ایک ایسا ابوجهل اگر ہو خورم کا فرعون تھا تواس فرعون کے مقابلے میں موسیٰ ہونے کا شرف رکھتا ہے، ابوجهل نے اگر اہل اسلام کے لئے گلیوں میں آزادانہ چلنا پھرنا، نماز پڑھنااور دین حق پر عمل کرنا مشکل بنا دیا تھا تواس نوجوان نے اپنا وسیع مکان اسلام اور اہل اسلام کے لئے وقف کر دیا تھا جمال منہ صرف پرسکون پناہ گاہ میسر تھی بلکہ ذکر و عبادت، وعظ و تبلیخ اور اجتماع و مشاورت کا آزادانہ موقع بھی میسر تھا، ابوجهل قریش کی سرداری کا دعویدار اور مستضعفین اسلام لیعنی غلاموں اور کمزور مسلمانوں پر ظلم کے بہاڑ توڑنے اور ان کی اذبت رسانی میں حدسے بڑھ گیا تھا گر اس کے برعکس مسلمانوں پر ظلم کے بہاڑ توڑنے اور ان کی اذبت رسانی میں حدسے بڑھ گیا تھا گر اس کے برعکس اسی قبیلہ بنو مخزوم کے اس دوسرے پرعزم اور پرجوش نوجوان نے کوہ صفا کے دامن میں واقع اپنی معلی حویلی ان مسلمانوں کے لئے وقف کر دی تھی، یہی مکان اسلام کی اولین وقف جائیداد قرار پایا اور سمی کاروان اسلام کی پہلی منزل بھی تھی، مسلمانوں کا سب سے پہلا کمیونئی سنٹر اور اسلام کی اولین تربیت گاہ بھی بھی جماں پر مسلمان ظلم و بربریت کے علمبرداروں کی ساتھوں سے اور موتے تھے، امت کے مستقبل پر غور ہو تا تھا، تبلیغ اسلام کے پروگرام بغتہ سے اور تحفظامت سے سمرہ ور ہوتے تھے، امت کے مستقبل پر غور ہو تا تھا، تبلیغ اسلام کے پروگرام بغتہ سے اور تحفظامت سے سمرہ ساتھ ساتھ اشاعت و غلبہ دین کے لئے عملی تربیت بھی میسر آتی تھی اساتہ ساتھ اشاعت و غلبہ دین کے لئے عملی تربیت بھی میسر آتی تھی اساتہ ساتھ اشاعت و غلبہ دین کے لئے عملی تربیت بھی میسر آتی تھی الا

ظاہر ہے حضرت ارقم " کا یہ عظیم الثان کار خیر بروے جی گردے کا کام اور جرات کے ساتھ ساتھ ہمت کا بھی آئینہ دار تھا، یہ اقدام ابو جمل اور دیگر سرداران قریش کے غیظ وغضب کو دعوت دینے کے بھی مترادف تھا، تاہم ابو جمل کی اکر فوں، ضداور ہٹ دھری کا جواب میں تھا، بنو مخزوم کے فرعون کا جواب بنو مخزوم کا موسیٰ۔ ہی ہو سکتا تھا، اگر کوئی اور اپنا گھر وقف کر تا تو شاید

ابوجهل کو وہاں گھنے سے روکناناممکن نہیں تو مشکل ضرور ہوتا، لیکن ابوجهل کو اپنے جس قبیلے پر تکیہ تھا۔ اس قبیلے کا نوجوان سینہ تان کر اس کے سامنے ڈٹ گیاتھا، یہ بہت بردی بات تھی اس سب سے تو دار ارتم « دار الاسلام بیخی اسلام کا گھر، دارالشوری اور مرکز امت کہلاتا تھا اور اس سب سے محن انسانیت صلی اللہ علیہ وسلم نے مدینہ منورہ پہنچ کر بھی اس محسن امت کو نہ بھلایا بلکہ ایک خصوصی قطعہ زبین پر مدینہ منورہ کا دار ارقم « تعمیر کرنے کا سامان فرمایا، ۱۸ ۔ گر بادشاہوں کے واقعات پر قناعت کرنے والی تاریخ نے صاحب دار ارقم کے ساتھ انسان نہیں کیا، متعلقہ ریکارڈی فاصیل کو محفوظ کرنے میں بخل سے کام لیا ہے تاہم بین السطور اشارات سے حقیقت تک رسائی مشکل سہی گر ناممکن ہر گرز نہیں!

قبول اسلام میں بھی حفرت ارقم رضی اللہ عنہ کو سبقت کا شرف حاصل ہے اور وہ سابقین اولین مقربین میں شار ہوتے ہیں۔ ابن سعد اور امام حاکم وغیرہ نے صراحت سے لکھا ہے کہ حفرت ارقم "، حفرت ابوعبیدہ بن الجراح " اور حفرت عثان بن منطعون ایک ساتھ اسلام کے حفرت ارقم " کے بیٹے عثان بن ارقم جو ثقہ محدث ہیں کما کرتے تھے 19۔ ملقہ بگوش ہوئے۔ حفرت ارقم " کے بیٹے عثان بن ارقم جو ثقہ محدث ہیں کما کرتے تھے 19۔ کہ!

"اناابن سابع الاسلام، اسلم ابی سابع سبعة لینی میں (عثان) ایک ایسی ہستی کا فرزند ہوں جنہیں اسلام میں ساتواں درجہ حاصل ہے، میرے والد اسلام قبول کرنے والے ساتویں آ دمی ہیں"

بعض روایات کے روسے حفرت ارقم " وسویں یا بارھویں مسلمان ہیں، تاہم ایک بات مسلم ہے کہ وہ چند ایک سابقین اولین میں سے ایک ہیں اور حضور صلی اللہ علیہ وسلم کی سرفرازی نبوت کے فوراً بعد حلقہ بگوش اسلام ہو گئے تھے۔ ۲۰ علامہ ہاشم سندھی نے بذل القوۃ فی سی النبوۃ میں حضرت ارقم " کو نبوت کے پہلے سال کے دوران میں اسلام قبول کرنے والوں میں شار کیا ہے، ۲۱ ے حافظ ابن حجرنے بھی الاصابہ میں ابن سعد اور حافظ ابو عبداللہ حاکم نیشا پوری کے قول کو اختیار کیا ہے لیکن حافظ ابن الا ثیر نے اسد الغابہ میں ان کے دسواں یا بارھواں مسلمان ہونے کا گذارہ کیا ہے۔ ۲۲ ہ

حضرت ارقم فلا کے چار بیٹوں اور دو بیٹیوں کا ذکر ملتا ہے، ان میں سے ایک کا نام عبداللہ تھا اس لئے آپ کی کنیت ابوعبداللہ تھی، ۲۳ ۔ دوسرے بیٹے کا نام عبیداللہ تھا جس کی والدہ ام ولد یعنی آزاد کر دہ لونڈی تھی، تیسرے کا نام امیہ تھا، چوتھے کا نام عثمان تھا ان کی والدہ بھی ام ولد تھی، ایک بیٹی کا نام مریم تھا جو ہند بنت عبداللہ بن حارث بن اسد بن خزیمہ کے بطن سے تھی، ۲۲ ۔ امیہ کی

یہ عطابوا کے آرغ سے عطابوا کی فلر حیثیت میکرلسٹول شام بن مغیرہ گر شام بن مغیرہ گر ملی اللہ علیہ دہا قی صدور پھلانگ بدر میں قبل ہوا

الی نے ایک ایا رفت رکھتا ہے الک سے ایک ایا حق پر عمل کرنا ہے الک اور کرور سے کا آزادانہ سوں اور کرور سے ایک اور کرور سے ایک اور اسلام کی اور اور اسلام کی اور اسل

ر تاج

وغضبك

in 13 6 1

44.35.5

ماں بھی میں تھی، دوسری بیٹی کا نام صفیہ تھا اور یہ بھی ایک ام ولد کے بطن سے تھی، ابن سعد کے زمانے میں حضرت ارقم "کی آل اور اولاد کی تعداد بیس سے متجاوز تھی اور بیہ سب نسل عثمان بن ارقم "سے چلی ابن سعد نے یہ بھی ذکر کیا ہے کہ حضرت ارقم "کی کچھ اولاد بلاد شام کی طرف بھی منتقل ہو گئی تھی۔ ۲۵۔

حضرت ارقم ﴿ كَ سِلُ عَمَان ﴿ كُوصِبَ نبوى كَا شَرْف بھى حاصل ہے، چنانچہ حافظ ابن الاثير نے اسد الغابہ ميں ان كا تذكرہ اصحاب رسول ميں كيا ہے، روات حديث ميں انهيں نقاهت و استناد كا درجہ حاصل ہے، ٢٦ ۔ محدثين اسلام نے حضرت ارقم ﴿ كَي تمام روايات ان كے اسى نامور فرزندكى ذبائى روايت كى ہيں، ان كى اولاد ميں سے عبدالله بن عثمان بن ارقم ﴿ عمران بن عثمان بن ارقم ﴿ اور عثمان بن مهند بن عبدالله بن ارقم ﴿ اور عثمان بن مهند بن عبدالله بن عثمان بن ارقم ﴿ اور عثمان بن مهند بن عبدالله بن عثمان بن ارقم ﴿ موجود ہے ۔ ٢٤ ۔ كا مَ كَا تذكرہ موجود ہے ۔ ٢٤ ۔

حضرت ارقم مے باعث سخت آزمائش سے بھی گررنا پڑا، تمیں سالہ دور خلافت راشدہ بیت گیا تو دار ارقم کے باعث سخت آزمائش سے بھی گررنا پڑا، تمیں سالہ دور خلافت راشدہ بیت گیا تو خلافت ملوکیت میں ڈھل گئی اور امت پر مطلق العنانی اور استبداد مسلط ہو گیا، وامر هم شورئی. اور وشاور هم کے اوصاف و احکام آیک خواب بن گئے اور دار ارقم کی شورائی جمهوری روایات بھی قصہ پارینہ بن کر رہ گئیں تو نہ صرف ہے کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کے اس جال خار اور فدا کار کی قربانی کو فراموش کر دیا گیا بلکہ کوہ صفا پر واقع اس مکان کی صرف اتن اہمیت رہ گئی کہ یماں بھی رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم پناہ کے لئے چھپ (کان مستخفیا اور مختبا) ۲۸ ۔ گئے تھے، اور بول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم پناہ کے لئے چھپ (کان مستخفیا اور مختبا) ۲۸ ۔ گئے تھے، اور بول اللہ علیہ وسلم پناہ کے لئے جھپ (کان مستخفیا اور مختبا) میں رکھ دیا گیا دیں آیک قابل فنم کمانی اور آیک شاندار تاریخ کو طاق نسیاں میں رکھ دیا گیا حتی کہ بعد میں آنے والے مور خین اور تذکرہ نگاروں کے لئے دار ارقم آیک نا قابل فنم کمانی اور آیک نا قابل علیہ معمد بن کر رہ گیا۔

یمی وجہ ہے کہ دوسری صدی ہجری کے نصف اول ہی میں دار ارقم کی وقف جائیداد کو استبداد کی نظرنے قابل خرید و فروخت تصور کرنا شروع کر دیا، عبای خلیفہ ابو جعفر منصور نے حضرت عبداللہ بن عثان بن ارقم (جو تابعی ہونے کے علاوہ ایک صحابی کے بیٹے اور دوسرے محابی کے بیٹے اور دوسرے محابی بی بی بیتی بن عمران بن بی بیتی ہوئے مقدمہ میں پھنسا کر دار ارقم ہتھیانے کا فیصلہ کر لیا، یجی بن عمران بن عثمان بن ارقم نے اپنے تاثرات بیان کرتے ہوئے بتایا کہ جھے آج بھی خوب معلوم ہے کہ ابو جعفر منصور کے دل پر کیا گذری تھی، وہ صفااور مروہ کے در میان سعی کرتے ہوئے دوران حج گذر رہا

تھا، ہم سب لوگ دار ارقم کی چھت پر ایک خیمہ میں تھے، خلیفہ ہمارے پاس سے نیچی جگہ سے یوں گزر آتھا کہ اگر میں اس کے سر پر سے ٹولی اتار نا چاہتا تو اتار لیتا، وہ وادی کے نشیب میں اترتے اور صفاکی طرف اوپر چڑھتے ہوئے ہمیں گھور گھور کر دیکھتا تھا، ۲۹ ۔ پھر جب محمد بن عبداللہ بن الحسن شافی طرف ورج کیا تو حضرت عبداللہ بن عثمان شبھی ان کے پیرو کاروں میں تو شامل تھے گر ان کے ساتھ خروج میں شامل ہونے والوں میں نہیں تھے گر ابو جعفر منصور نے اتنی بات پر ہی اسے پکڑ لیا اور مدینہ میں اپنے والی کو لکھا کہ عبداللہ بن عثمان کو بیڑیاں پہنا کر قید تنمائی میں ڈال

-9

سيدنا ارقم رضى الله عنه في اپنا وسيع و عريض گھر دار الاسلام قرار دے كر في سبيل الله وقف کر دیا تھا، اس سے مسلمانوں کو تعلیم و تربیت اور ذکر و عبادت کے ضمن میں بہت بروی سولت حاصل ہو گئی تھی اور وہ کفار مکہ کے ظلم و تعدی کی زد سے بھی محفوظ ہو گئے تھے کیکن اس اقدام پر قریش خصوصاً فرعون بنی مخزوم ابوجهل کار دعمل کیاتھا؟ اس نے بنو مخزوم میں پیدا ہونے والے وقت کے اس موی حضرت ارقم " سے کچھ تعرض کیا یا نہیں اور اگر کیا تو اس کے نتائج و الرات كيا تھے؟ يه اور ايسے ہى كئى اور سوالات ہيں جن كے متعلق تاریخ خاموش ہے، تاہم اندازہ بيہ ہے کہ فرعون قریش کو اس کا دکھ اور رنج اس قدر تھا کہ وہ غصے کا زہر پیتے اور بل کھاتے ہوئے کوہ صفاکے دامن میں واقع اس تاریخی مکان کے آس پاس منڈلا تا ہوا نظر آتا ہے۔ ۳۰ ۔ گر شاید "موسیٰ" کے ڈر سے دار ارقم کے اندر جانے کی اس میں ہمت نہ تھی، چنانچ حضرت حمزہ رضی الله عنه کے قبول اسلام سے قبل ابوجهل ایک روز کوہ صفاوالے اس مکان کے پاس نظر آتا ہے۔ حضور صلی الله علیه وسلم پاس ہی تشریف فرما ہیں، ابوجهل کی فرعو نیت خبث باطن کا زہر اگلنے لگتی ہے، ذات نبوی کی شان میں گتاخانہ انداز اختیار کر تا ہے، برا بھلا کہتا ہے، آپ کوئی جواب نہیں دیتے بلکہ وہاں سے اٹھ کر مکان کے اندر تشریف لے جاتے ہیں، یہ سارامنظرایک لونڈی ویکھ رہی ہے جو حضرت حمزہ کے شکار سے واپس آنے پر تمام ماجرہ انہیں کہ سناتی ہے اللہ اور رسول می کاشیر غضبناک ہو کر ابوجہل کارخ کرتا ہے جو بیت اللہ میں صنادید قریش کے حلقہ میں موجود ہے، جاتے ہی اس کے سرمیں کمان دے مارتے ہیں اور اپنے اسلام کا اعلان فرما دیتے ہیں۔ اسے یہ مفصل واقعہ متعدد اہل علم نے نقل کیا ہے مگر اس میں دار ارقم کے متعلق جو وهندلا سا اشارہ ہے اس کی طرف شاید ہی کسی کا دھیان گیا ہو، اکثر حضرات اور بالخصوص بعد کے ادوار کے مور خیبن اور تذکرہ نگار دار ارقم کو ایک ایسی جگہ ہی تصور کرتے ہیں جمال بس رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم اور صحابہ کرام چھے رہنے تھے مگریہ کوئی نہیں بتاسکا کہ فرعون بنو مخزوم ابوجہل اپنے قبیلے

کے ''موکی'' ارقم '' بن عبد مناف کے مکان کے اندر جھا نکنے کی بھی جرأت کیوں نہ کر سکا؟
البتہ آس پاس منڈلا تا رہا اور دین حق کی روز افزوں اشاعت و تقویت سے جاتا رہا اور ہاتھ ماتا رہا،
اس سے صاف ظاہر ہے کہ یماں فروکش ہونے والے فرعون قریش کی دسترس سے محفوظ تھے، اور
وہ سب پچھ دیکھتے اور جانتے ہوئے بھی حضرت ارقم '' کے گھر کے اندر کی سرگر میوں سے بے خبراور
کسی کو کوئی گزند پنچائے سے عاجز تھا، اس دار ارقم میں فروکش ہونے کے بعدر سول اللہ صلی اللہ علیہ
وسلم اور جماعت صحابہ کرام '' کے در میان ہجرت حبشہ کا فیصلہ ہوا تھا اور پہلی ہجرت میں چودہ اور
دوسری میں اس سے زائد مرد اور خواتین اللہ کی راہ میں نکل کر گئے تھے گر اس دار ارقم کی محفوظ پناہ
گاہ کی بدولت بعد میں حلقہ بگوش اسلام ہونے والے بھی قرآن کر یم سکھنے اور اسلامی تعلیم و تربیت

پانے کے علاوہ ہر قتم کا تحفظ بھی اس جگہ پاتے تھے۔ ٣٢ ۔

نوی"

ينتس

سیدناار قم "بن عبر مناف ہجرت مرینہ کے بعد بھی اسلامی تاریخ کے حوادث و و قائع کی سینج پر متعد و بار نمایاں ہوتے و کھائی دیتے ہیں یوں تو نظام نبوی میں خبر گیری کا سلسلہ کسی کو بھی محروم نہیں رکھتا تھا مگر سیدناار قم " پر تو آ فاب" نبوت کی خصوصی نظر عنایت تھی، تاریخ نے ہمارے لئے یہ بات بھی محفوظ کر دی ہے کہ ہجرت کے بعد رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے علم جاری فرمایا تھا کہ وادی پیڑب میں قبیلہ بنو زریق کے علاقے میں ایک خاص قطعہ زمین حضرت ارقم " کو عطا کیا جائے جمال پر مدینہ منورہ کا دار ارقم " نعمیر ہو تاکہ محن انسانیت" کی قدر دانی اور احسان شناسی پر بھی گواہ رہے، اس جلیل القدر مخزد می نوجوان کی عزت افزائی کا وسیلہ بھی ثابت ہو اور مکہ مکر مہ میں کوہ صفا کے دامن میں واقع دار ارقم کے تاریخ ساز کر دار کی یاد بھی دلاتا رہے، مدینہ منورہ کا یہ دار ارقم ایک طویل مدت تک باقی رہا اور ان کی آل و اولاد کے تصرف میں رہا۔ ساسے

اس کے علاوہ مختلف مواقع پر حضرت ارقم " پر رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کی خصوصی نظر عنایت بھی رہی، وہ جو مانگتے عطا ہوتا، جو خواہش ظاہر کی جاتی بوری کی جاتی تھی، بعض او قات مال غنیمت میں سے انہیں خصوصی عطیات سے بھی سر فراز فرمایا جاتا تھا، اولین معرکہ حق و باطل غروہ بدر کے موقع پر حملہ آور کفار مکہ کی شکست فاش کے نتیجہ میں جو مال غنیمت حاصل ہوا اس میں ابن عائذ المرزبان کی تلوار بھی تھی، حضرت او قم " نے یہ تلوار بھیان کر حاصل کرنے کی خواہش ظاہر کی تو محسم جو دو سخاصلی اللہ علیہ وسلم نے فرا اور بلائر ددان کی یہ خواہش یوری فرما دی۔ سے

دعوت اسلام کا ایک امتیاز به بھی ہے کہ اس میں وحدت نسل انسانی، احرام و تکریم آ دمیت اور باہمی مشاورت کو اولیت حاصل ہے، لیکن اپنے ماننے والوں کو به دعوت اسلام ایک قدم اور آگے اور ایک درجہ اور بلند لے جانا چاہتی ہے، به قدم اور به درجہ اخوت اسلامی سے عبارت ہے، چنانچہ داعی اسلام صلی اللہ علیہ وسلم نے مکہ مکرمہ میں بھی اہل ایمان کی مواخات کرائی سے بھی اور پھر بجرت مدینہ کے بعد تو مهاجرین وانصار کے در میان اس مقدس رشتہ کوخون کے رشتوں سے بھی زیادہ اہم و ہر تر قرار دیا تھا، قرآن کریم میں اسے اللہ رب العزت کی خاص نعمت سے تعبیر فرمایا گیا، ۳۵ ۔ تاریخ اسلام میں مواخات مدینہ کو ایک بے نظیر باب اور دور رس نتائج کے حامل واقعہ کی حیثیت حاصل ہے، خون اور نسب کے رشتوں کو مسترد کر کے ایمان و عقیدہ اور نظریہ حیات کو رشتہ اخوت کی بنیاد قرار دیا گیا، ۳۱ سے اس موقع پر رسول اکرم صلی اللہ علیہ وسلم نے حضرت ارقم فل کا بھائی چارہ حضرت ابوطلحہ زیدین سمل انصاری سے کرایا تھا جو بیعت عقبہ ثانیہ کے موقع پر مشرف بہ اسلام ہوئے اور سابقین اولین کا ابدی اعزاز پانے کے علاوہ غروہ بدر میں شرکت موقع پر مشرف بہ اسلام ہوئے اور سابقین اولین کا ابدی اعزاز پانے کے علاوہ غروہ بدر میں شرکت موقع پر مشرف بہ اسلام ہوئے اور سابقین اولین کا ابدی اعزاز پانے کے علاوہ غروہ بدر میں شرکت موقع سے بھی نوازے گئے تھے۔ ہے۔

دار ارقم کا یہ مالک اور بنو مخزوم کے فرعون ابوجہل کے سینہ پر مونگ دلنے والا یہ مرد مومن (اپنے وقت کا موسیٰ) حضرت امیر معاویہ ﴿ کے عمد حکومت میں سنہ پچپن اور ایک روایت کے مطابق سنہ تربن ہجری میں اپنے خالق حقیق سے جاملا، اس وقت ان کی عمر تراسی یا پچپاسی سال کے لگ بھگ تھی، امام ابو عبداللہ الحاکم نیشا بوری کا قول ہے کہ و کان الارقم من آخر اہل بدر وفاۃ (ارقم اہل بدر میں سب سے آخر میں فوت ہوئے۔) ۳۸۔

ابن سعد کا بیان ہے کہ جب حضرت ارقم بن ابی ارقم شکی وفات کا وفت قریب آگیا توا پئی اولاد کو وصیت فرمائی کہ میری نماز جنازہ سپہ سالار اور فاتح اسلام سیدنا سعد شمن ابی و قاص پڑھائیں گے، اس وفت حضرت امیر معاویہ شکی طرف سے والی مدینہ کے منصب پر مروان بن عظم اموی فائز تھا، حضرت سعد رضی اللہ عنہ اس وقت وادی عقیق میں واقع اپنے محل میں قیام پذیر سے جو مدینہ منورہ سے کچھ فاصلہ پر ہے، حضرت ارقم شم جب انقال کر گئے تو حضرت سعد شکو پینچنے میں کچھ دیر ہو گئی، اس پر مروان نے ان کے ورثاء سے کہا کہ یہ کیا ہوا کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کے ایک جلیل القدر صحابی کا جنازہ ایک ایسے شخص کے انظار میں پڑار ہے جو شہر سے بی غائب ہے، اب ان کا جنازہ میں پڑھاؤں گا گر حضرت ارقم کے بیٹے عبداللہ نے اسے اجازت و سے سے انکار کر دیا، اس پر تلخ کلائی کا تبادلہ بھی ہوا گر مدینہ منورہ میں موجود قبیلہ بنو مخزوم کے لوگ آڑے آگے اور پر تھاؤں کی میت ان کا رصوت کے مطابق حضرت ارقم شکی نماز جنازہ پڑھائی، ہو قاص رضی اللہ عنہ تشریف لے آئے اور وصیت کے مطابق حضرت ارقم شکی نماز جنازہ پڑھائی، 1 من کا میت ان کی وصیت عنہ مطابق حضرت ارقم شکی نماز جنازہ پڑھائی، 100 کے مطابق مینہ منورہ کے قبرستان بہت البقیع میں دفائی گئی )۔

اور باتھ ملی المریکا؟
محفوظ متے، اور
مسے سبے خراور
میں چودہ اور
کی محفوظ پناہ
کی محفوظ پناہ
علیم و تربیت

وقائع کی سیٹے لو بھی محروم مارے لئے فرمایا تھاکہ ماکیا جائے پر بھی گواہ پر بھی گواہ س کوہ صفا دار ارتم

وصی نظر ات مال این غزوهٔ ابری تو ابری تو

Á

ابن الاثیرنے صراحت سے لکھا ہے کہ حضرت ارقم رضی اللہ عنہ کو مدینہ منورہ کے قبرستان عبت البقیع میں دفن کیا گیا۔ ۴۶ ۔

یوں سیرت نبوی کے ایک اہم باب دار ارقم کا بطل جلیل اس دنیا سے رخصت ہو گیا جو ہجرت کے بعد بھی سرکار دوعالم صلی اللہ علیہ وسلم کا منظور نظر رہا اور آپ کی محبت واطاعت کو اپنا لازی شعار بنائے رکھا قیام مدینہ منورہ کے دور ان بھی وہ سفر و حضر میں رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کے ہمراہ رہے، چنا نچہ محمد بن سعد اور دیگر تمام تذکرہ نگاروں کی صراحت کے مطابق وہ بدر، احد، خندق اور دیگر تمام غزوات و مواقع میں شریک ہوئے۔ اس

حضرت ارقم رضی اللہ عنہ کے توسط سے بعض ارشارات نبوی بھی امت کو منتقل ہوئے ہیں،
آنخضرت صلی اللہ علیہ وسلم کا یہ ارشاد کہ معجد نبوی کی ایک نماز دیگر مساجد (سوائے مسجد الحرام
کے) میں روھی جانے والی ایک ہزار نماز سے افضل ہے، ان سے ہی مروی ہے چنانچہ حضرت ارقم سے کا ہل بیت کی زبانی محدثین نے یہ روایت نقل کی ہے کہ حضرت ارقم سے بیت المقدس کے لئے سفر کی نبیت سے تیار ہوئے تو حضور صلی اللہ علیہ وسلم کے پاس الوداعی ملاقات کے لئے حاضر ہوئے، آپ سے نوچھا! ارقم س سفر سے کیا مقصود ہے کیا کاروبار تجارت کا ارادہ ہے یا کوئی اور ضرورت ہے؟ عرض کیا! یا رسول اللہ "! میرے ماں باپ آپ پر فدا ہوں ایسی تو کوئی بات نہیں میں میں بیت المقدس میں نماز ادا کرنے کی نبیت سے جا رہا ہوں، اس پر آپ سے نے فرمایا!

"صلاة فی مسجدی ہذا خیر من الف صلاة فیما سواہ من المساجد الا المسجد الحرام، قال فیما سواۃ فی مسجدی ہذا خیر من الف صلاة فیما سوائے میری اس مسجد میں ایک نماز دیگر مساجد میں ایک ہزار نماز سے افضل ہے سوائے مسجد حرام کے رادی بیان کر تاہے کہ بیہ سن کر حضرت ارقم وہیں بیٹھ گئے! "

اس حدیث سے تین باتیں سامنے آتی ہیں، ایک معجد نبوی کا معجد اقصلٰ سے افضل ہونا، دوسری حضرت ارقم رضی اللہ عنہ کا جذبہ اطاعت رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم اور تیسری بات یہ سامنے آتی ہے کہ حضرت ارقم سے دل میں معجد اقصلٰ کی محبت اور اشتیاق زیارت موجزن تھا، عالبًا اس محبت اور اشتیاق زیارت موجزن تھا، عالبًا اس محبت اور اشتیاق کا سبب ہے بھی ہو سکتا ہے کہ معجد اقصلٰ معراج نبوی کی علامت ہونے کے علاوہ ایک مدت تک اہل اسلام کا قبلہ اول رہا تھا، مکہ مکرمہ اور ہجرت کے بعد مدینہ منورہ میں ایک عرصہ تک معجد اقصلٰ ہی مسلمانوں کا قبلہ اول رہی، شاید دار ارقم میں اہل اسلام جس عبادت و ذکر اللہ میں مشغول رہتے تھے اس میں بھی مسجد اقصلٰ ہی قبلہ رہی ہوگی، اسی لئے حضرت ارقم سے ارقم سے در ارقم میں اہل اسلام جس عبادت و ذکر اللہ میں مشغول رہتے تھے اس میں بھی مسجد اقصاٰی ہی قبلہ رہی ہوگی، اسی لئے حضرت ارقم سے

ينتر

دل میں اس مقدس معجد کی زیارت کاشوق پیدا ہوا ہوگا۔
متعدد اصحاب حدیث نے حضرت ارقم شکی بیہ حدیث بھی نقل کی ہے۔ ۳۳۔
ان الذی پنخطی رقاب الناس ہوم الجمعۃ ویفرق بین الاثنین بعد خروج الامام کالچار قصبہ فی النار بعنی جمعہ کے روز امام کے کھڑا ہو جانے کے بعد جو شخص لوگوں کی گر دنوں کو روند تے ہوئے آگے آتا ہے اور دو نماز ہوں کو الگ کر کے در میان میں بیٹھتا ہے اس کی مثال اس شخص کی سے جو جہنم کی آگ میں اپنی انتزیاں گھیٹتا پھرتا

سے ستھے چند منتشر نقوش جن سے حضرت ارقم رضی اللہ عنہ کی شخصیت اور کر دار کی آیک لفظی تصویر ابھر کر ہمارے سامنے آتی ہے، یہ نقوش ناکانی سہی اور یہ تصویر بھی کچھ دھندلی ہی سہی گریہ نقوش جوڑنے سے آیک تصویر ضرور ابھرتی ہے اور اس تصویر میں سیدنا ارقم ساکی شخصیت و کر دار پر کچھ نہ کچھ روشنی ضرور پڑتی ہے مثلاً

ا۔ حضرت ارقم مل کا جوش ایمان اور جذبہ ہمت و جرات فرعون بنی مخزوم ابوجهل کو خاطر میں ہنیں لاتا، وہ تحریک اسلام کی راہ میں روڑے اٹکانے اور بند باندھنے میں منہمک و سرگر داں تھا اور اہل اسلام اور پنجبر اسلام صلی اللہ علیہ وسلم کو ستانے اور ان کا راستہ روکنے میں لگا ہوا تھا، یہاں تک کہ وہ بنو مخزوم کے آل یاسر جیسے لوگوں کی عزت واحترام کو بھی پس پشت ڈال چکا تھا گر اس قبیلہ بنو مخزوم کا نڈر اور پر جوش نوجوان (کیونکہ قبول اسلام کے وقت وہ صرف تمیں سال کے تھے) اپنے وقت میں موسوی کر دار اداکر تا ہے اور تحریک اسلام اور اس کے علمبر داروں کو اس فرعون وقت کی دسترس اور ہرفتم کی گرندسے محفوظ کر دیتا ہے۔

تحریک اسلام جس ہمہ گیر و ہمہ جہت انقلاب اور جن بلند مقاصد کے لئے اٹھی تھی ان کے اہم نقاضوں میں عمل کی یک سوئی، کار کنان و ار کان تحریک کی تربیت اور محفوظ و کامیاب مستقبل کے لئے موثر و نتیجہ خیز منصوبہ بندی سرفہرست ہے، یہ کام جمال قلب و روح کی تربیت اور تزکیہ نفس کے مقتضی ہیں (جس کا بہترین وسیلہ دعوت و ارشاد اور عبادت و ذکر اللہ ہے) وہاں اس کے لئے ایمان و خود اعتادی کی دولت بھی در کار ہوتی ہے (وامر هم شوریٰ کے مطابق باہمی مشاورت اس کا عملی اظہار ہے)، ان تقاضوں کا ادراک محن عالم بشری کی نگہ بلند و جان پر سوز ہی کر سکتی تھی گر اس کے لئے وسیع حویلی کی شادراک محن عالم بشری کی نگہ بلند و جان پر سوز ہی کر سکتی تھی گر اس کے لئے وسیع حویلی کی شکل میں مادی وسائل مہیا کر نابھی عزیمت و وسعت نظر کی دلیل ہے اور یہ سعادت حضرت

و سا بوگان

اطاعت كواپنا الله عليه وملم وه بدر، احد

ہوئے ہیں، مجد الحرام نچہ حفرت قدس کے قدس کے حاضر یا کوئی اور بات نہیں نے فرمایا!

ال بونا،
بات یه
دره یکی
دره یکی
دره یکی
دره یکی
دره یکی

ارتم" کے صین آئی۔

وادی بطحاء میں کوہ صفاکو قربت حرم کے شرف کے ساتھ ساتھ شعارُ اللہ میں شامل ہونے كاشرف بھى حاصل ہے، اس لحاظ سے بيہ جگہ قرايش كے دار الندوہ كے ہم بليہ ومقابل مقام تھا، اس مرکزی مقام پر اپنی وسیع حویلی کو مرکز اسلام قرار دے کر وقف کرنا بجائے خود ایک بہت بڑے جذبہ ایثار و قربانی کی دلیل ہے، حضرت ارقم "جب اس مکان کے لئے وقف نامہ تحریر کراتے ہیں تواس میں بھی قرب حرم کے شرف اور مقام مرکزیت کا پورا پورا احماس کرتے ہوئے نظر آتے ہیں، ان کایہ اقدام عالی ظرفی اور سخاوت کے ساتھ ساتھ ان کے جذبہ ایثار وفدا کاری پر بھی شاہر عدل کی حیثیت رکھتا ہے۔

وار ارقم الم كو مركز اسلام يا دار الاسلام قرار دينے سے فرعون قريش ابوجمل كو صدمہ تو یقیناً ہوا ہو گا گر اس کی طرف سے اپنے قبیلے کے اس پرعزم اور پرجوش نوجوان کے خلاف کسی قتم کار دعمل ثابت نہیں ہے۔ یا تواس کا اظہار کرنے کی اسے جرائت ہی نہ ہو سی ہوگی اور یا تاریخ نے حسب معمول بخل سے کام لیتے ہوئے اسے رایکارڈ ہی نہیں کیا لیکن ایک بات ظاہر ہے کہ دار ارقم کا کی محفوظ پناہ گاہ کے اندر کاروان اسلام سے کسی کو

تعرض کی ہمت نہ ہوسکی۔

حضرت ارتم رضی اللہ عنہ کی شخصیت کو تاریخ نے وہ اہمیت نہیں وی جس کے وہ مستحق تھے، خصوصاً وقت گزرنے کے ساتھ ساتھ ان کی خدمات کو بعد کے مور خین نے یا توسمجھاہی نہیں اور اگر سمجھا ہے تو انہیں در خور اعتنا تصور نہیں کیا، کیونکہ وقت کے دبیز پر دوں نے ان اقدار کو ہی طاق نسیاں کے سپرد کر دیا تھا جن کی ترویج کے لئے حضرت ارقم " نے ایٹار و قریانی کا مظاہرہ کیا تھا اور وہ دار ارقم سطیمیں پروان چڑھی تھیں۔

حضرت ارقم " كاايني حويلي كواسلام كي اولين وقف جائدا و قرار دينا، حضور صلى الله عليه وسلم کا بجرت مدینہ کے بعد وادی پٹرب میں دار ارقم کی تغییر کا خصوصی اہتمام فرمانا اور سب سے بڑھ کر اہل مکہ کی زبان میں دار ارقم کو دار الاسلام کے نام سے یاد کرنا حضرت ارقم "کی غیر معمولی خدمات اور دار ارقم کے غیر معمولی کر دار کا غماز ہے۔

تمام غروات نبوی میں حضرت ارقم سکی شرکت، مختلف مواقع پر حضور صلی الله علیه وسلم کی جانب سے ان پر خصوصی عنایات اور خود حضرت ارقم " کی جانب سے مکمل اطاعت رسول م کاعملی ثبوت انہیں غیر معمولی اہمیت عطاکر تا ہے اور ان کی شخصیت و کر دار کھر کر سامنے آتا ہے، یہ سب باتیں جمال وار ارقم " کے تاریخ ساز کروار کی مخاز ہیں وہال ان

سے صاحب دارکی عظیم قربانی کابھی احساس ہوتا ہے اور ساتھ ہی یہ افسوسناک حقیقت بھی نمایاں ہوتی ہے کہ بادشاہوں کے روزنامچ کو تاریخ سبجھنے والے مورخین اور تذکرہ نگاروں نے حضرت ارقم کے ساتھ انصاف نہیں کیا، وقت کی روش بدل جانے اور اسلام کی شورائی جمہوری روایات کو فراموش کر دینے سے امت اسلامیہ کو جو نقصان پنچا ہے وہ تو اپنی جگہ ایک نا قابل ا نکار حقیقت ہے ہی گر حضرت ارقم سے کی قربانی اور جذبہ ایثار کو درخور اعتنانہ سمجھنا بھی آیک نا قابل تلافی نقصان ہے۔

### صاحب خانه سیدناار قم مخزومی! شخصیت و کر دار

جمرة انساب العرب ص ٢٢٢، طبقات ٢٢٢/٣ سرة ابن بشام ۲/۱۲۵ م = تاج العروس (رقم) ٣ = اسدالغابه ١٢٢/٣ ٢= جهرة الانساب ص ٢٣ ۵ = الضاً روح المعاني ٢٩/ ٢٤٣، ١٥٢/ ٨ = سبل الهدي والرشاد ١٠٠/٥٠٠ ٩ = جمهرة انساب العرب ص ٢٢٣ ١٠ = اليناً ۱۲ = سرة ابن مشام ۲/۵/۳ ١٣ = جهرت انساب العرب ١٦ = روح المعانى ٢٩ / ٣٢٢ ١٥ = طبقات ١٥/٢٢٣ ۱۲ = طبقات ۱۳/۲۵، متدرک ۲/۲۷۲ ے ا = ایضاً ا ١٩ = الضاً ٢٠ = الدالغاب ٢/٣٥، الاصابه ١٤٣/٢، متدرك ٢/٣٢ ١١ = الضاً ٢٢ = الضاً ٢٣ = الضاً ٢٢ = الينا ٢١ = الدالغاب ٣/٣٢٣ ۲۵ = طبقات ۲۵/۳۵۲ ٢٧ = ايضاً ٢٨ = المواهب الدنبير ص ٥٥٢ ۲۹ = طبقات ۱۳/۳ ۲۹ ۳۰ = سيرة ابن بشام ١٧٥/٢، طبقات ٣/١٢٣، اس = اليضا ۳۲ = اخبار مکه ۱/۲۲ ٣٣ = طبقات ٣/٣٢٢ سم ١١ = سيرة ابن بشام ١١٥/٢، المعازي للواقدي ١/١٥١ ۳۵ = سورت آل عمران آیت ۱۹۱ ٣٧ = ايضاً، سيرة ابن بشام ١١٥/٢ ٢١٥/٢ = سرة ابن بشام ١١٥/٢ 124/m = ma ٣٩ = طبقات ٣١/٣٢٢ ۵۰ = اسدالغابه ۱۳۲۳ ام = الاصاب ٢/ ٢٢٥ ٢٣ = ايضاً، الدالغابه ٣/٣٣٨ ٣٣ = الضاً

#### دار ارقم اور دار الندوه

فجراسلام سے قبل جزیر ہ عرب کا نظام معاشرت و تدن قبائلی زندگی سے عبارت تھا، اتنا فرق ضرور تھا کہ بستیوں اور دیہات کے لوگ مستقل سکونت رکھتے تھے جبکہ صحرائی علاقوں میں خانہ بدوشی کا سلسلہ جاری تھا، بستیوں میں مکانات اور حویلیاں تغمیر ہوتی تھیں گر بادیہ نشین اور صحرائی بدو خیموں میں رہنے کے عادی ۔ اسھے، لیکن قبائلی زندگی سب میں ایک قدر مشترک تھی، سردار قبیلہ میں قبیلہ کے لئے ضروری تھا کہ اوصاف مروت اور مکارم اخلاق سے متصف ہو، افراد قبیلہ میں بزرگوں سے مشورہ اور چھوٹوں پر شفقت سردار کا معمول ہوتا تھا، بیہ روایتی زندگی جمال احترام باہمی، منصف نظام اور افراد قبیلہ کی خبر گیری کی مقتضی ہے وہاں باہمی مشاورت کا تقاضا بھی کرتی باہمی، منصفانہ نظام اور افراد قبیلہ کی خبر گیری کی مقتضی ہے وہاں باہمی مشاورت کا تقاضا بھی کرتی ہے، اس روایتی زندگی نے اہل عرب کو فطرتی طور پر آزادی پہنداور جمہوری روایات کا دلدادہ بنادیا

مکہ مرمہ کی ہے روایتی زندگی جزیرہ عرب کی باتی بستیوں اور آبادیوں کی قبائلی زندگی سے پچھ مختلف نہ تھی، فرق تھا تو صرف اتنا کہ وادی بطحاء میں غلاموں اور زیر وستوں یعنی مستضعفین کی ایک خاصی تعداد کی زندگی بے حد مشکل، تلخ اور بوجھل تھی، سرداران قریش اپنے غلاموں کے ساتھ وہی المناک و عبر تناک سلوک کرتے تھے جو اس وقت قیصر و کسری کے بال غلاموں سے روار کھا۔ سا جاتا تھا، اسی طرح مکہ کے موالی اور حلیف بھی عزت واحرام سے محروم اور کسی قابل وقعت معاشرتی سلوک کے مستحق نہیں سمجھے جاتے تھے۔ سم، تاہم قیادت قبیلہ کا معیار وہی اوصاف مروت اور پہندیدہ اخلاق تھے جو دیگر عرب قبائل کے بال مسلم تھے، بلکہ حرم بیت اللہ اور قریش کی امتیازی بہندیدہ اخلاق تھے جو دیگر عرب قبائل کے بال مسلم تھے، بلکہ حرم بیت اللہ اور قریش کی امتیازی حیثیت کے پیش نظریماں بعض اوصاف مروت و اخلاق معاشرت کا اضافہ بھی تھا، خصوصیت کے حیثین نظریماں بعض اوصاف مروت و اخلاق معاشرت کا اضافہ بھی تھا، خصوصیت کے حیثین نظریماں بعض اوصاف مروت و اخلاق معاشرت کا اضافہ بھی تھا، خصوصیت کے حیثین نظریماں بعض اوصاف مروت و اخلاق معاشرت کا اضافہ بھی تھا، خصوصیت کے میش نظریماں بعض اوصاف مروت و اخلاق معاشرت کا اضافہ بھی تھا، خصوصیت کے میش نظریماں بعض اوصاف مروت و اخلاق معاشرت کا اضافہ بھی تھا، خصوصیت کے میش نظریماں بعض اوصاف مروت و اخلاق معاشرت کا اضافہ بھی تھا، خصوصیت کے بیش نظریماں بعض اوصاف مروت و اخلاق معاشرت کا اضافہ بھی تھا، خصوصیت کے میش نظریماں بعض اوصاف مروت و اخلاق معاشرت کا اضافہ بھی تھا،

ساتھ تجاج بیت اللہ کی خبر گیری وضیافت اور مشاورت کی روایات، جمہوری اقدار اور احساس مروت کی عکاسی کرتی تھیں اور حلف المطیب اور حلف الفضول پر قریش کا فخر کرنا اس بات کا ثبوت ہے۔ ۵ قریش مکہ نے باہمی تعاون و مشاورت کو فروغ دینے کے لئے ایک خاص عمارت بھی تغییر کرار کھی تھی جسے وار الندوہ (پنچایت گھریا باہمی مشورہ کی جگہ) کہتے تھے، یہ عمارت حضور اکر مصلی اللہ علیہ وسلم کے وادول کے واواقصی بن کلاب نے تغییر کروائی تھی جس کا اصل نام زید بن کلاب تھا۔ ۴

قبیلہ قریش میں تھی بن کلاب کو جو عزت اور مقام حاصل ہوا وہ فجر اسلام تک کی اور قریش کے حصہ میں نہ آسکا، زید بن کلاب نے چونکہ مکہ سے دور کے علاقے میں پرورش پائی تھی اس لئے لوگ اسے قصی (قاف پر پیش، صاد پر زبر اور یا مشدد) بینی دور کارہنے والا کہنے گئے تھے، قصی کے عہد سے پہلے مکہ مکرمہ کی امارت اور حرم بیت اللہ کی تولیت بنو فراعہ میں تھی جو ظہور اسلام کے وقت حضرت عبدالمطلب اور بعد میں مسلمانوں کے بھی حلیف بنے تھے، حلیل (حاپر پیش اور لام پر زبر) فرائی مکہ مکرمہ کا امیر اور بیت اللہ کا متولی تھا، اس نے اپنی ایک بئی قصی بن کلاب سے بیاہ دی تھی، حلیل کی وفات کے بعد اس کی وصیت کے مطابق مکہ مکرمہ کی امارت اور بیت اللہ کی تولیت قریش کے سپرو ۔ ۹ ہو گیا۔ اللہ کی تولیت قصی کے حصے میں آگئی اور یوں سے کام بنو فراعہ سے بنو قریش کے سپرو ۔ ۹ ہو گیا۔ اللہ کی تولیت قصی کے حصے میں آگئی اور یوں سے کام بنو فراعہ سے بنو قریش کے سپرو ۔ ۹ ہو گیا۔ اللہ کی تولیت و حکر انی سے متصف تھا، اس نے وادی بطیاء کو ایک منظم ریاست میں بدل دیا تھا اور وہ یماں کا بے تاج باوشاہ بن گیا تھا، قوم کو اپنی اطاعت اور تنظیم پر متحد کرنے کی وجہ سے لوگ اسے قصی المجمع یعنی اکھا کرنے والا کئی قوم کو اپنی اطاعت اور تنظیم پر متحد کرنے کی وجہ سے لوگ اسے قصی المجمع یعنی اکھا کرنے والا کئی قوم کو اپنی اطاعت اور تنظیم پر متحد کرنے کی وجہ سے لوگ اسے قصی المجمع یعنی اکھا کرنے والا کئی قوم کو اپنی اطاعت اور تنظیم پر متحد کرنے کی وجہ سے لوگ اسے قصی المجمع یعنی اکھا کرنے والا کئی

تحاج بیت الله کو پانی بلانے اور ان کے قیام و طعام کا انظام کرنے کے لئے دو مناصب سے سقایہ (پانی بلانا) اور رفادہ (سامان ضیافت کرنا)، ان دونوں مناصب کے علاوہ لواء (عسکری سفایہ ) اور دار الندوہ (سیاسی، معاشرتی اور معاشی مسائل پر مشاورت) بھی قصی نے خود سنبھال لی

تھی، اس نے وادی بطحاء کو مختلف قبائل اور خاندانوں کے رہائشی علاقوں میں تقسیم کر دیا تھا، اس نے وادی بطحاء کو مختلف قبائل اور خاندانوں کے رہائشی علاقوں میں تقسیم کر دیا تھا، اس نے وادی ہے آب و گیاہ میں شجر کاری کو ایک قومی شعار قرار دیا تھا اور در خت کا شخر پر سزا مقرر کی تھی، اگر کوئی در خت کا ثنا نا گزیر ہو جا آتا تواہے قصی کے ساہی اس کی نگرانی میں کا شخے تھے۔ ۔ اا

لین قصی کا ایک اہم کارنامہ نظام ریاست کے لئے مشاورت باہمی کو لازی قرار دینا ہے،
اس سے تمام قبائل کے صاحب رائے و دانش افراد سے فائدہ اٹھانے کا موقع بھی ملا اور سب میں
احساس مشارکت بھی پیدا ہوا، اس کام کے لئے قصی نے ایک خاص عمارت بنوائی جس کا دروازہ
بیت اللہ کی جانب کھلتا تھا، اس عمارت کو دارالندوہ کا نام دیا گیا، شادی بیاہ کی رسوم سے لے کر
تنظیم ریاست اور امور جنگ تک تمام مسائل پر دارالندوہ میں ہی سرداران قریش کے در میان
مشاورت منعقد ہوتی تھی، ابن ہشام لکھتا ہے: ۔

" چنانچہ قصی بنو کعب بن کو گی (لام پر پیش، ہمزہ پر زبر اور یا مشد د) ہیں سب سے پہلا مخص ہے جس کی تمام قوم نے بحثیت ایک بادشاہ اطاعت قبول کر کی تھی اس لئے تجابت (بیت اللہ کا تحفظ)، سقایہ، رفادہ، ندوہ اور لواء (عسری تنظیم وامور جنگ) بھی اسی کے سپرد تھے، تمام اہل مکہ اس کی تعظیم کرتے تھے، وادی مکہ کو اس نے اپنی قوم کے در میان علاقوں کی شکل میں تقسیم کر دیا تھا چنانچہ قریش کا ہر قبیلہ اپنے الیخ اپنی علاقے میں آباد ہو گیا جو اس کی ملکیت قرار پا گیا تھا، چونکہ اس نے اپنی قوم کو متحد کر دیا تھا اس لئے لوگ اسے مجمع (میم پر پیش، جیم پر زبر اور دوسرامیم مشدد اور مکور) یعنی اکھا کرنے والا کہتے تھے، لوگ اسے اپنے لئے باعث یمن و برکت تصور کرتے تھے، بوگ اس تک کہ قریش کی ہر عورت کا نکاح اور ہر مرد کی شادی اس کے بنائے ہوئے دارالندوہ میں ہوتی تھی، ہر آنے والی مشکل کے متعلق مشاورت اور دوسری اقوام سے جنگ کا معالمہ بھی سے میں ہوتی تھی، ہر آنے والی مشکل کے متعلق مشاورت اور دوسری اقوام سے جنگ کا معالمہ بھی سیس طے ہوتی، قریش کے نز دیک قصی کا تھم اس کی زندگی میں اور موت کے بعد بھی آیک قابل اتباع دین کی حقیم سے دینگ کا معالمہ بھی سے دینگ کا میاں کی ذری نہیں کر تا تھا اس نے اپنے لئے جو دار الندوہ تھے۔ "
دوایا تھا اس کا دروازہ بیت اللہ کی جانب کھاتا تھا، قریش اپنے تمام امور سیس طے کرتے تھے۔ "
اس کے ایک شاعر نے قصی کی شان میں کہا تھا! ہے ا

قصی لعمری کان یدعی مجمعا بہ جمع اللہ الشبائل من فہر باجاتا تھاای کے طفیل اللہ تعالیٰ نے قریش کے قبائل کو اکٹھا کر دیا تھا۔

لیمنی بخداقصی جے مجمع کہا جاتا تھااس کے طفیل اللہ تعالیٰ نے قریش کے قبائل کو اکٹھا کر دیا تھا۔ ابو القاسم سہیلی اندلسی نے الروض الانف میں ابن ہشام کے اس قول کی تشریح کے ضمن میں کھا ہے کہ قصی نے جو دار الندوہ تغمیر کروایا تھا یہ وہی ہے جمال قریش باہمی مشاورت کے لئے جمع ر احماس مرون المعنى المعنى المعنى المعنى المعنى التي المعنى المعنى

ہ، یوں توقیل رنب حضرت می بن کلاب ر فہر میں ہے کو دیا گیا گیا

ر کری

ہوتے تھے، ندوہ کالفظ ندی، نادی اور منتری سے ماخوذ ہے جس کے معنی مجلس القوم یا قوی اسمیل کے ہیں جہاں لوگ بار بار جمع ہوتے ہیں، سمیلی نے امام دارالفظنی کے حوالے سے یہ بھی لکھا ہے کہ دارالندوہ کی یہ عمارت بنو عبدالدار (عبدالدار قصی کا بیٹا تھا جے وہ اپنا جانشین بنا گیا تھا) سے عیم بن حزام بن خویلد بن اسد بن عبدالعزی کے تقرف میں آگئی تھی، حکیم بن حزام نے اسلام کی آمد کے بعد بیہ دارالندوہ ایک لاکھ در ہم میں حضرت امیر معاویہ سے کہ ہاتھ فروخت کر دیا تھا، سے ۱۳ اس پر جب اسے ملامت کی گئی کہ تو نے تواپ آباء و اجداد کی عزت و شرف کو بچوالا کی اس ہے تو حکیم بن حزام نے جواب دیا تھا کہ اسلام کی بدولت تقوی اللہ کے علاوہ ہر شرف ختم ہو چکا ہے، میں نے زمانہ جاہلیت میں دارالندوہ ایک عدد شراب کے مشکیزہ کے عوض خریدا تھا جے اب ایک میں فروخت کیا ہے اور میں تم سب لوگوں کو گواہ بنا کر یہ اعلان کر تا ہوں کہ یہ تمام رقم فی سیسیل اللہ خیرات ہے، تو پھر ہم میں سے خیارہ کا سوداکر نے والاکون ہوا؟ ہے ۱۲

ابن حزم نے لکھا ہے کہ حفرت علیم بن حزام صحابی رسول " ہیں، ان سے صدیث بھی مروی ہے، ساٹھ سال زمانہ جاہلیت اور ساٹھ سال زمانہ اسلام میں زندہ رہے، وارالندوہ ان کے تصرف میں تھاجو انہوں نے عکرمہ بن عامر بن ہاشم بن عبد مناف بن عبدالدار سے خریدا تھا اور ایک لاکھ در هم کے بدلے میں حضرت امیر معاویہ " کے ہاتھ فروخت کر ویا تھا۔ ۔ 10

ابن سعد کا بیان ہے کہ قریش مکہ بڑے بڑے اہم مسائل پر غور کرنے کے لئے دارالندوہ ہی میں جمع ہوتے سے اور قوی نوعیت کے اہم فیصلے بھی یہیں ہواکرتے سے حضور صلی اللہ علیہ وسلم کے دادا عبدالمطلب اور بنو فراعہ کے در میان جو معاہدہ طے پایا اور عہد نامہ تحریر ہو کر خانہ کعبہ میں لٹکایا گیا تھا وہ بھی دارالندوہ ہی میں مکمل کیا گیا تھا۔ اسلام سے قبل قبائل قریش دارالندوہ کے میں لٹکایا گیا تھا وہ بھی دارالندوہ ہی میں مکمل کیا گیا تھا۔ اسلام سے قبل قبائل قریش دارالندوہ کے تصی تصرف کے سلسلے میں باہم جھڑتے بھی رہے ہیں، چنانچہ ابن سعد نے یہ بات ریکار ڈی ہے کہ قصی نے اپنی وفات سے پہلے اپنی جانشنی کا اعلان کرتے ہوئے اپنے بیٹے عبدالدار کو اپنے تمام خصوصی اختیارات و امتیازات منتقل کر دیئے تھے جن میں دارالندوہ کا تھرف اور بیت اللہ کی چابیاں بھی شائل تھیں، بعد میں بنوعبد مناف نے دارالندوہ سمیت بعض اختیارات بنو عبدالدار سے لینے کی گوشش کی جس سے ان کے در میان تاریخی چپھلش کا آغاز ہو گیا تھا۔ ۱۲

دارالندوہ میں قریش کا وہ اجتماع تو تاریخی حیثیت رکھتا ہے جو ہجرت نبوی کے حوالے سے منعقد کیا گیا تھا، مشرکین مکہ کے لئے یہ بات نا قابل بر داشت تھی کہ صحابہ کرام رضی اللہ عنهم اپنے اہل وعیال سمیت ایک ایک کر کے اوس و خزرج کے نو مسلموں کی دعوت پریٹرب منتقل ہورہے ہیں اور دعوت دین کو وہاں قبولیت و تقویت حاصل ہو رہی ہے، وادی یٹرب ایک محفوظ مقام تھا جو

اکثر اور اط الط الط الط

ى د يث ارمة المق ارشعب رشعب

منف م مے ہیں ان 34 وی" ہے علومت

ہ ادار کلّہ کے پنیتیں قریش کے ان قوافل تجارت کے راستہ میں واقع تھا جو شام و فلطین کو جایا کرتے تھے، پھر انہیں اوس و خزرج کی تعداد اور بازوئے شمشیر زن ہونے کا بھی علم تھا، چنانچہ اس پر سرداران قریش کو سخت تشویش ہوئی کہ باتی اہل اسلام کی طرح آگر پنجیبراسلام صلی اللہ علیہ وسلم بھی ہجرت کر گئے توان کی تنجارتی زندگی کا مستقبل مخدوش ہو جائے گا۔ ۔ کا تنجارتی زندگی کا مستقبل مخدوش ہو جائے گا۔ ۔ کا

چنائچہ قریش مکہ کے تمام اصحاب عقل و رائے اور ارباب بست و کشاد دارالندوہ میں جمع ہوئے، ایک نوبری شخ کی شکل وصورت میں شیطان بھی شریک مشاورت تھا، شرکاء میں سے ہرایک ای اپنی رائے دے رہا تھا اور شخ نوبری اسے مسترد کرتا جارہا تھا، بالا خر فرعون بنو مخزوم ابوجمل بولا! ہم تمام قبائل قریش میں سے ہر قبیلہ سے ایک ایک بمادر نوجوان منتخب کر لیتے ہیں، ان میں سے ہرالک کو ایک ایک شمیر بران تھا دیتے ہیں، یہ سب نوجوان بیک وقت مجمد صلی اللہ علیہ وسلم پر لوٹ پڑیں گے، اس طرح یہ بتانا مشکل ہو جائے گا کہ کس کس کی تلوار نے کام کیا اور یوں خون سب قبائل کی گردن پر بکاں متصور ہو گا، ایسے میں بنوعبد مناف کے لئے بچھ کرنا ممکن نہیں رہے گا، شخ نبری کو یہ تجویز بے حد پہند آئی اور اس کی تحسین کرتے ہوئے اس پر عمل کرنے کا مشورہ دیا۔ دیا۔ دارالندوہ کی یہ عمارت عبداللہ بن زبیر شکے زمانے میں بھی موجود تھی اور ابن سعد کے بیان دیا۔ دیا۔ دارالندوہ کی یہ عمارت عبداللہ بن زبیر شکے زمانے میں بھی موجود تھی اور ابن سعد کے بیان کے مطابق جھنے والوں کے لئے کمین گاہ کا کام دیتی تھی۔ ۔ ۱۸

دارالندوہ اور دارار قم کے حوالے سے بیہ پہلوبھی قابل غور اور دلچیپ معلوم ہوتا ہے کہ دار دارالندوہ کو بنوامیہ کے ایک خلیفہ حضرت امیر معاویہ " نے ایک لاکھ در هم میں خریدا تھا، جبکہ دار آقم " کو خرید نے کے عباسی خلیفہ ابوجعفر منصور کو بڑے بقتی کرنا پڑے تھے، قیاس ہے کہ اس عظیم عباسی خلیفہ کو دار ارقم " خرید نے کا خیال محض اس بات سے نہیں آیا تھا کہ آل ارقم کے بیجا سے دار ارقم کی چھت پر خیمہ ذن نظر آئے اور وہ سعی کے دوران نشیبی جگہ سے گزرتے ہوئے بی یا تو بین محسوس کرتا تھا، آگر ایسے ہو تا تو یہ دار ارقم عظیم عباسی خاتون ملکہ خیزران کی ملکیت قرار پا کہ یا یہ ایک مجد میں بدلنے کے بجائے جو زیارت گاہ تجاج بیت اللہ قرار پائے، کسی اور مقصد کے لئے استعمال ہوتا، دراصل بات یہ ہے کہ عباسی خلفاء کو اموی خلفاء کی بعض خوبیوں اور انتیازات پر رشک آتا تھا، خود اسی منصور عباسی کو صفر قریش عبدالر جن الداخل کی برق رفتاری، شاہین کی می جھپٹ اور باو قار سپاہی کی می پھرتی پر رشک آیا تھا، دار ارقم " کو خرید کر منصور عباسی حضرت امیر معاویہ " پر رشک کرتا ہوا محسوس ہوتا ہے، یہ پہلی اور دو سری صدی ہجری کے عینی شاہد ابوجعفر معاویہ " پر رشک کرتا ہوا محسوس ہوتا ہے، یہ پہلی اور دو سری صدی ہجری کے عینی شاہد ابوجعفر منصور کی بات ہے جس پر بنو ہاشم اور بنوامیہ کی چشک و منافست بھی عیاں تھی اور دار الندوہ کی طرح منصور کی بات ہے جس پر بنو ہاشم اور بنوامیہ کی چشک و منافست بھی عیاں تھی اور دار الندوہ کی طرح دار ارقم " کی اہمیت اور تر بری ہاشم اور بنوامیہ کی چشک و منافست بھی عیاں تھی اور دار الندوہ کی طرح دار ارقم " کی اہمیت اور تر کی کردار سے بھی اے پوری پوری آگائی حاصل تھی، جسی تواس نے

> ریث بھی ہ ان کے مااور ایک

ار الندوه کلیه وسلم خانه کعبه کدوه کے خصوصی خصوصی ایل بھی لینے کی ایک کے سے

نمائج

Ern

بنو امیہ کے ایک نامور خلیفہ کے ہم بلہ ہونے کی آرزو کی تھی۔ اور دار ارقم کو خرید لیا تھا۔ ۔ ۱۹

اگریہ قیاس درست ہے اور بظاہر اسے درست سلیم کرنے میں کوئی دشواری نظر نمیں آئی، تو پھر یہ بات بھی وزن رکھتی ہے کہ اہل اسلام کے لئے دار ارقم شکی وہی حیثیت (بلکہ اس سے بھی کہیں زیادہ حیثیت) تھی جو قریش کہ کے لئے دارالندوہ کی تھی۔ آغاز اسلام میں دار ارقم شکی دار الاسلام مشہور ہونا بھی محض اس لئے نہیں ہو سکتا کہ یہاں رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم اپنے جاں نثاروں کے ساتھ چھپے رہتے تھے (بلکہ چھپر رہنے یعنی کان مستخفیا اور مختبا بھی اس بات کو مستزم ہے کہ یہاں چھپئے والے باہمی خفیہ مشورے بھی یقینا کرتے ہوں گے!) اس لئے یہ دار ارقم شاور تن جو بھی یقینا کرتے ہوں گے!) اس لئے یہ دار ارقم شاور تن جو بھی ہوتے تھے اور حکمت و عرفان کا فیض بھی جاری ہوتا تھا۔ لیکن سب سے اہم بات یہ کہ یہاں اہل ایمان کے در میان تبادلہ خیالات اور باہمی مشاورت کی مجالس بھی منعقد ہوتی علیہ سب سے اہم مشعس ہے۔ اس

کتاب اللہ کی کی سورت شوریٰ میں اہل ایمان کے انتیازی خصائص اور اوصاف قائدانہ میں سے ایک وامر هم شوریٰ بینہم (یعنی ان کے معاملات تو باہمی مشورہ سے طے ہوتے ہیں) بیان ہوا ہے، اگر امر هم شوریٰ بقیا اور یقینا تھا تو پھر دار الشوریٰ بھی ہو گا پھر خفیہ اجتماعات اس بات کو بھی مسئلزم ہیں کہ خفیہ تبادلہ خیالات اور باہمی مشاورت بھی ہوتی ہوگی، یہ بھی واضح ہے کہ اہل اسلام کی ایسی سرگرمیوں کا اور کوئی مرکز نہ کور نہیں ہوا، صرف ایک ہی مرکز کا ذکر ماتا ہوا وہ ہو دار ارقم هم اگر اس قتم کی سرگرمیوں کا مرکز صرف دار ارقم هم ہی تھا اور مسلمانوں کے معاملات وامر هم شوری کے مطابق طے ہوتے تھے جو دار الشوریٰ کو بھی مسئلزم ہیں اور دار ارقم هم کو لوگ دار الاسلام بھی کہتے تھے تو پھر نتیجہ بی ہے کہ یہ دار الشوریٰ دار ارقم هم ہی تھی آگر امولیوں اور دار ارقم هم کی نزدیک دار الندوہ اور دار ارقم هم کیا ایمیت کے حامل تھے تو پھر جو مقام قریش کے نزدیک دار الندوہ کو حاصل تھا وہی مقام اہل اسلام کے نزدیک دار الرقم کو بھی حاصل تھا وہی مقام اہل اسلام کے نزدیک دار الرقم کو بھی حاصل تھا وہی مقام اہل اسلام کے نزدیک دار الزم کو کھی حاصل تھا وہی مقام اہل اسلام کے نزدیک دار ارقم کو بھی حاصل تھا وہی مقام اہل اسلام کے نزدیک دار ارقم کو بھی حاصل تھا وہی مقام اہل اسلام کے نزدیک دار ارقم کو بھی حاصل تھا وہی مقام اہل اسلام کے نزدیک دار ارقم کو بھی

# دار ارقم اور دار الندوه

تاريخ العرب قبل الاسلام ٥٢/٥، بلوغ الارب ٢/٥٥، الرق في الاسلام ص ١٦، غلامان اسلام ص ٢١ تاريخ العرب قبل الاسلام ١٣/١٣، الروض الانف ١٨٨ الفياً، جهرة انساب العرب ص ٢١ معجم قبأئل العرب ا/١١٥، الروض الانف ا/٨٨ الضاً = 4 ٩ = اليناً، جهرة انساب العرب ص ٢٢، اخبار كمه ١/ ٣٢١ ١٠ = الضاً اا= الضاً ۱۲ = سيرة ابن مشام ا/٨٤ ١٣ = الروض الانف ١٨٨ ١٦ = ايضاً ١٥ = جمرة انساب العرب ص ١٢١، ١٢٧ ١١ = الينا ١٣/٨٨ ١١ = الينا ١٨ = ايضاً ١/١٢ 19 = الضا ١٠ = الضا ا۲ = اخبار مكه ۱/۳۵۳، طبقات ۲۲۲/۳

## مرينية العلم كادار ارقم الأمين فيض عام

اسلام اور اہل اسلام جب اپنے پہلے گھر، دار ارقم ﴿ دار الاسلام مکہ مکرمہ سے جمرت کر کے دادی پیٹرب کا مقدر جگانے کے لئے روانہ ہوئے تھے تو کسی کو یہ اندازہ نہ تھا کہ دین حق کی اس اولین منزل کو کوئی بھول بھی جائے گا یا تاریخ کے صفحات اپنی تنگی اور بخل کا مظاہرہ کرتے ہوئے اسے فراموش کر دیں گے، درنہ مدینۃ العلم صلی اللہ علیہ وسلم کا فیضان سرمدی اور نگاہ کیمیا گرنے جس جس طرح اور جو جو انسان یہاں تیار کئے ان کی تمام نقاصیل آج انسانیت کے سامنے ہوتیں اور علم و معرفت، حکمت و دانش، تدبیرو فراست، فکر وعمل اور تعلیم و تربیت کی ایسی ایسی شاندار مثالیس اور اعلیٰ سے اعلیٰ نمونے موجود ہوتے جو بھکی ہوئی انسانیت کے لئے چراغ راہ ہی نہیں نشان منزل کا اور اعلیٰ سے اعلیٰ نمونے موجود ہوتے جو بھکی ہوئی انسانیت کے لئے چراغ راہ ہی نہیں نشان منزل کا اسلام کی اس منزل اولین کو یاد رکھا اور یثرب پنچتے ہی میثاق مدینہ اور معجد نبوی کی تعمیر کی طرح دار اسلام کی اس منزل اولین کو یاد رکھا اور یثرب پنچتے ہی میثاق مدینہ اور معجد نبوی کی تعمیر کی طرح دار ارتم ﴿ کی تعمیر کی طرح دار قرش ﴿ کی تعمیر کی کو یود کی تعمیر کی طرح دار قرش ﴿ کی تعمیر کی کو یود کی تعمیر کی طرح دار قرش ﴿ کی تعمیر کی کو یود کی ایس دیا تا دار کا کا کی تعمیر کی طرح دار کی گئیر کو بھی اپنے اولین اقدامات میں شامل فرما یا۔ ۔ ۱

کاروان اسلام جب وادی بیرب میں فروکش ہوا تو سالار کاروان نے اسے امن کا مثالی گروارہ بناکر تمام بندگان خداکو بلاقید نسل و فد جب ایک پرسکون زندگی مہیاکرنے کا عمد فرمایا تھا، گر افسوس کہ دنیا والے اس مثالی گہوارے کو ہر داشت کیا کرتے خود وادی بیڑب کے بیود و منافقین نے اس عمد کو توڑ دیا، پھر انسانیت دشمن مفاد پرستوں نے کاروان اسلام اور اس کے سالار اعظم صلی اللہ علیہ وسلم کو غروات و سرایا اور اندرونی و بیرونی سازشوں میں الجھا دیا گر چراغ حق کو پھوکلوں سے بجھانے والے منہ کی کھاکر نابو د ہو گئے اور سالار کاروان مجاز صلی اللہ علیہ وسلم اپند علیہ وسلم اپ خش کو خطبہ حجتہ الوداع کی صورت میں میران عرفات میں الاھل بلغت ( ہاں توکیا میں نے حق رسالت اوا

کر دیا ہے) کہ کر اپنے عظیم مثن کی فاتحانہ تکمیل کا اعلان فرما گئے، پھر تمیں سالہ جیرت انگیزاور ہے مثال پیش رفت کے ساتھ کاروان اسلام نے برق رفتاری سے جہاں باطل کو الٹ بلٹ دیا اور ایک عظیم الثان مملکت کے قیام کے ساتھ ساتھ ایک لاٹانی تمدن کی بنیاد بھی رکھ دی مگر اس ہنگامہ خیزی میں دار ارقم سے میں مدرنیۃ العلم صلی اللہ علیہ وسلم کی سرگر میوں کے عینی شاہد ایک ایک کر کے دنیا سے رخصت ہو گئے، بیرونی ساز شوں اور اندرونی استبداد نے کاروان اسلام کی راہیں مسدود کر دیں اور پھر ایک ایساوقت بھی آیا جب روئیداد چن کاروان اسلام کی دنیا بھی تواسے سننے والے نہیں رہے تھے، پھر جب قلم اور کاغز تھامنے کا مرحلہ آیا تو کاروان اسلام کی دنیا بھی بدل سننے والے نہیں رہے تھے، پھر جب قلم اور کاغز تھامنے کا مرحلہ آیا تو کاروان اسلام کی دنیا بھی بدل چنی تھی!

ہمارے بعد کے مور خین و تذکرہ نگار گویا اسلام کی پہلی منزل دار ارقم " کامقصد و مشن ہی بھول گئے بلکہ بید ان کے سجھنے کی بات ہی نہ رہی پھر بھلا وہ اس کی تفاصیل کیا اور کیسے قلمبند کرتے؟

لیکن کتاب اللہ کے حروف و کلمات میں اس دار ارقم " کی جھلکیاں تاابد اسی طرح محفوظ ہیں جس طرح بید زندہ جاوید کتاب اہل علم کے سینوں اور لوح محفوظ میں موجود و محفوظ ہے اس کے علاوہ ابتدائی عمد کے مورخ و تذکرہ نگار بھی دبی زبان میں دار ارقم " میں مدینہ العلم صلی اللہ علیہ وسلم کی سرگر میوں کو ضبط تحریر میں لانے پر مجبور ہوتے رہے۔ خصوصیت کے ساتھ اس عمد کے محدثین سرگر میوں کو ضبط تحریر میں لانے پر مجبور ہوتے رہے۔ خصوصیت کے ساتھ اس عمد کے محدثین کرام اور مفسرین عظام نے بیرونی سازشوں کے تھیڑوں اور استبداد کی نظروں سے بے نیاز ہو کر اس ضمن میں جو میسر آیا ریکارڈ کر دیا ہے۔

یوں تو طلوع آفاب رسالت کے وقت ساری دنیا ظهرالفساد فی البروالبح (خشکی اور تری ہر جگہ فساد کی زد بیں آگئ) ۔ ۳ کے حکم ربانی کے مطابق ناگفتہ بہ حالات سے دوچار تھی گر جزیرہ عرب اور خصوصیت کے ساتھ مکہ مکرمہ کا معاشرہ تو اس قدر یکڑا ہوا تھا کہ گویا بے حد بقراری اور اضطراب کے ساتھ اپنے ہادی و نجات دھندہ کی راہ دیکھ رہاتھا، یہود کی پیشین گوئیاں اور نصاری کی خوشخبریاں اور بشارتیں بھی کسی آنے والے کا پتہ دے رہی تھیں۔ ظلم و تعدی، فت و فیور اور مظلوموں اور بے کسول کی آبیں آیک بڑا ہی روح فرسااور الم انگیز منظر پیش کر رہی تھیں، یہ نتیجہ تھا دو بڑے گناہوں اور خرابیوں کا جن کا ار تکاب ایک معمول بن چکاتھا، ایک طرف تو شرک و بت بست پرستی نے انسان سے خود داری اور قوت عمل چھین کی تھی اور دو سری جانب سود خوری کی لعنت بے برسی نے انسان سے خود داری اور دو سرے کو بے بس و شکتہ بنا دیا تھا، سود خوری اور شرک دو بیاں بعنتیں ہیں جو عالم انسانیت کے تمام دکھوں کا سرچشمہ اور اس مادی دنیا کے ہربگاڑ کا حقیقی سبب الی لی تعنین ہیں جو عالم انسانیت کے تمام دکھوں کا سرچشمہ اور اس مادی دنیا کے ہربگاڑ کا حقیقی سبب بیں بید دونوں گناہ جزیرہ عرب خصوصاً مکہ مکرمہ میں تمام صدود کو پھلانگ چکے تھے۔

رسالت اسلام کے مخاطبین یا دوسرے لفظوں بیس ظہور اسلام کے وقت کا عرب خصوصاً

کی معاشرہ پانچ قتم کے لوگوں پر مشتمل تھا، اہل کتاب یہود و نصاری بیس سے جو مکہ مکرمہ بیس
برائے نام موجود تھے ان بیس سے ورقہ بن نوفل کا نام سب کو معلوم ہے، ملحدین یا دھریہ جو مادیت
پر ایمان رکھتے تھے اور حساب و کتاب کو ایک افسانہ طرازی تصور کرتے تھے، انہیں اس وقت کے
عرف عام میں بھی زنادقہ (واحد زندیق) کہتے تھے۔ ہم، مشرکین جو معاشرہ کی غالب اکثریت تھی،
پر مستکہرین اور وڈیر ہے جن میں سے بعض زنادقہ اور اکثر مشرکین تھے لیکن ان کی بت پر تی
اپنی ذاتی چو دھراہٹ اور بڑائی کا ایک لبادہ تھا، چوتھی قتم ان غریب عوام کی تھی جوظم اور ب کسی کی
پی میں پس رہے تھے ان میں اکثریت غلاموں اور ان زیر دستوں یا مستضعفین کی تھی جن کا تعلق
قریش کے کسی بڑے قبیلہ سے نہیں تھا، پانچویں قتم ان حق پر ستوں کی تھی جو اس وقت بے عرف
قریش کے کسی بڑے قبیلہ سے نہیں تھا، پانچویں قتم ان حق پر ستوں کی تھی جو اس وقت بے عرف
عام میں حنفاء کملاتے تھے، یہ حق کے متلاثی شرک و بت پر لبیک کہنے والوں کی اکثریت چوتھی
اور سود خوری دونوں سے بیزار تھے، رسالت اسلام کی دعوت پر لبیک کہنے والوں کی اکثریت چوتھی
اور پانچویں قتم کے لوگ تھے، متلاشیان حق کو تو پنی مراد مل گئی مگر مستصنعفین کے لئے تو اسلامی
عدل و مساوات اور اخوت کی دعوت میں راہ نجات میسر آرہی تھی۔۔۔۵

دار ارقم میں فروکش رہنے کی مرت کے دوران میں حضور اکرم صلی اللہ علیہ وسلم کی دورت حق سری و جری دونوں انداز میں جاری رہی، آپ کے تربیت یافتہ مبلغین تبلیخ اسلام و تعلیم قرآن کا فریضہ انجام دیتے تھے جو اکثر و بیشتر خفیہ و سری طریقہ افقیار کرتے تھے لیکن جری اور کھلا انداز بھی ہو تا تھا، ان مبلغین حضرات میں صدیق اکبر، خباب بن الارت، ابو ذر غفاری اور مصعب بن عمیر رضی اللہ علم میں دعوت و تبلیغ بن عمیر رضی اللہ علم کے نام نمایاں تھے، ۔ ۲ خود رسول اللہ صلی اللہ علیہ و سلم بھی دعوت و تبلیغ اسلام کے لئے لگاتے تھے اور عربوں کے مختلف اجتماعات میں پہنچتے تھے لیکن تعلیم و تربیت، تدریس قرآن اور دعوت اسلام کا کام دار ارقم شمیں بھی فرماتے تھے، سابقین اولین کی ایک خاص تعداد حبشہ کی طرف جرت کر گئی تھی مگر یہ سلمہ جاری تھا اس لئے دعوت حق سفنے کے بعد دار ارقم شمیس کی طرف جرت کر گئی تھی مگر یہ سلمہ جاری تھا اس لئے دعوت حق سفنے کے بعد دار ارقم شمیس کی طرف جرت کر گئی تھی مگر یہ سلمہ جاری تھا اس لئے دعوت مضوبہ سازی کا کام خفیہ انجام پانا تھا کے مراحل سے گزر کر لوٹ جاتے، دار ارقم شمیں تربیت و منصوبہ سازی کا کام خفیہ انجام پانا تھا کم حضور صلی اللہ علیہ و سلم کی موجود گی اور مسلمائوں کا اجتماع کسی سے پوشیدہ نہیں ہو تا تھا، حضرت حزو شرکے قبول اسلام کا لیں منظر اور حضرت عرش کا تعوار سلی اللہ علیہ و سلم کی موجود گی اور مسلمائوں کا اجتماع کسی سے پوشیدہ نہیں ہو تا تھا، حضرت حزو شرکے و اسلام کا سب بن گئی، حضرت عرش بھی حضور صلی اللہ علیہ و سلم تک رسائی کے حضرت حزو شرکے اسلام کا سب بن گئی، حضرت عرش بھی حضور صلی اللہ علیہ و سلم تک رسائی کے حضرت حزو شکے اسلام کا سب بن گئی، حضرت عرش بھی حضور صلی اللہ علیہ و سلم تک رسائی کے دست عرش میں حضور صلی اللہ علیہ و سلم تک رسائی کے دست عرش میں حضور صلی اللہ علیہ و سلم تک رسائی کے دست عرش بھی حضور صلی اللہ علیہ و سلم تک رسائی کے دس میں اللہ علیہ و سلم تک رسائی کے دس کے اسلام کا سب بن گئی، حضرت عرش بھی حضور صلی اللہ علیہ و سلم تک رسائی کے دست عرش میں حضور صلی اللہ علیہ و سلم تک رسائی کے دست عرش میں حضور سلم تک رسائی کے دست میں حضور سلم تک رسائی کے دست عرش میں حضور سلم تک رسائی کے دست عرش میں حضور سلم تک رسائی کے دست عرش میں حضور سلم تک رسائی کے دست کی حضور سلم تک رسائی کے دورت میں کے دست کے دست عرش میں کے در سلم

ن انگیزاور
س دیااور
اس بنگامه
سدود کر
کی تواسه
بایی بدل

رمضی کی ایک کرتے؟
بیں جس کے علاوہ بروسلم کی ایک محدثین بیاز ہو کر

اور تری
ایا بے مد
ان کوئیاں
ان کوئی

منة وقية

لئے دار ارقم کا رخ کرتے ہیں جس سے معلوم ہو گیا کہ ابوجسل اور عمر بن الخطاب جیے زعمائے قریش سے دار ارقم میں مسلمانوں کا اجتماع کوئی پوشیدہ و خفیہ بات نہ تھی۔ ے

13

رار

وعوت اسلام میں رکاوٹ ڈالنے والوں میں مستکبرین پیش پیش تھے۔ یہ لوگ حضور اور مسلمانوں کا مسخواڑاتے اور استہزاء کرتے، ابوجہل وغیرہ مسلمانوں کو دکھ کر طنزیہ انداز میں کفار کا یہ قول دوھراتے کہ اھولاء منااللہ علیم من بینا (توکیاہم میں سے صرف انمی لوگوں پراللہ کا احسان ہوا ہے؟) ۔ ۸ یا یوں طنز کرتے کہ لوقیم و کسری کے تاج و تخت پر قبضہ کرنے والے آگئے! کمی عمد نبوت میں حضور صلی اللہ علیہ وسلم کی یہ پیشین گوئی سب کی زبان پر تھی کہ میری امت کے لوگ قیصر و کسری کے خزانوں اور بادشاہتوں کے وارث بننے والے ہیں۔ ان مستہزئین میں ابولہب عبدالعزی بن عبدالمطلب، عقبہ بن ابی معیط، ابوسفیان صخر بن حرب، مستہزئین میں ابولہب عبدالعزی بن عبدالمطلب، عقبہ بن ربیعہ، شیبہ بن ربیعہ، عاصی بن وائل، کمی میں ابولہ بختری عاص بن ہشام، عتبہ بن ربیعہ، شیبہ بن ربیعہ، عاصی بن وائل، ولید بن مغیرہ اور ابوا لبختری عاص بن ہشام شامل تھے۔ یہ سرداران قریش اسلام کے نظام زندگی کو اینے اقدار کے لئے خطرہ تصور کرتے اور اس کی راہ میں روڑے ا نکاتے تھے۔

وہ کی میں تبلیغ اسلام اور تربیت اہل اسلام کے لئے کتاب اللہ نے جوعملی خطوط مہیا کئے ان پر دار ارقم " کے عمد میں عمل فرمایا گیا، ایک کی سورت نحل میں ارشاد ربانی ہے۔
"ادع الی سبیل ربک بالحکمة و الموعظة الحسنة و جاد لهم بالتی هی احسن یعنی لوگوں کو اپنے رب کی راہ پرلگانے کے لئے دعوت حق دیجے حکمت سے، عمدہ وعظ

سے اور ان سے بحث مباحثہ ہو تو بھترین طریقہ اختیار سیجئے۔ " ۔ ۹ عام سلیم طبائع صرف حکمت سے راہ راست پر آجاتی ہیں، بعض عمدہ وعظ سے متاثر ہوتے ہیں گر جن لوگوں کو بحث اور دلائل سے قائل کرنا ہوان کے لئے بمتر سے بمتر طریقہ ابنانا تبلیغ وین

یں وی مول ہیں۔

اسلام کے ابتدائی دور میں افراد امت مسلمہ کی تعلیم و تربیت ایک اہم کام تھا، رسالت و نبوت مجربہ علی صاحبہا الصلوة والسلام کا انتیازی وصف ہی انسانیت کی تعلیم و تربیت تھی، کتاب و حکمت کی تعلیم اور تزکیہ نفوس و اصلاح کر دار قرآنی نقطہ نظر سے سیدنا محمد رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کامنصب ہے، آپ کا ابناار شاد تھا کہ انمابعث معلما (مجھے تو بھیجاہی معلم بناکر گیاہے) نبوت کے کی عہد میں صحابہ کرام رضوان اللہ علیم کی تعلیم و تربیت کا واحد اولین مرکز دار ارقم تھا جے وار الاسلام لیعنی اسلام کا گھر کہا جاتا تھا، یہ عمارت آغاز کار میں تعلیم و تربیت کے ساتھ ساتھ عبادت و ذکر اللہ اور مختفری امت اسلامیہ کی اجتماعی و معاشرتی سرگرمیوں کا واحد مرکز تھی، نبوت کے چھٹے یا ذکر اللہ اور مختفری امت اسلامیہ کی اجتماعی و معاشرتی سرگرمیوں کا واحد مرکز تھی، نبوت کے چھٹے یا

ساقیں سال حضرت عمر بن الخطاب رضی اللہ عنہ کے قبول اسلام کے بعد اسلامی عبادات و دعوت دین کا کام تو کھلے عام ہوتا رہا گر تعلیم و تربیت اور مسلم کمیونٹی کی اجتماعی سرگر میوں کا مرکز پھر بھی دین کا کام تو کھلے عام ہوتا رہا اس سلسلے میں اور کسی جگہ کا ذکر نہیں ملتا۔

وین اسلام کی دعوت، افکار وادیان کی تاریخ میں کئی لحاظ سے منفرد اور ممتاز ہے۔ اسلام سے پہلے کسی نبی یارسول نے ہمہ جت اور عالمگیر تبدیلی کی دعوت بھی نہ دی تھی بلکہ ان کی دعوت مختصر عقائد وعبادات پر مشتمل اور ایک خاص خطے اور مخصوص گروہ تک محدود رہتی تھی، سیدنا موت کا کام صرف فرعون کی سرکوبی اور اس کے پنچہ ظلم سے بنی اسرائیل کو آزاد کراکر راہ راست پر ڈالنا تھا، سیدنا سے علیہ السلام بھی احبار یہود کے پھر دلوں کو موم کرنے اور بنی اسرائیل کی منتشر بھیٹروں کو اکشار نے کے لئے مبعوث ہوئے تھے اور یمی کام اپنے اپنے عمد میں نوح، شعیب، ھود اور صالح علیم السلام کے سپرد تھا گر مجر رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کی دعوت کا دائرہ زمان و مکان کی صدود و قیدم السلام کے سپرد تھا گر مجر رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کی دعوت کا دائرہ زمان و مکان کی صدود و آبین کا عین نقاضا تھا، یہ معلوم ہے کہ تحریکات بھیٹہ ایسے تربیت یافتہ، مختی اور مخلص کارکوں کی مرسون منت ہوتی ہیں جو تعلیم اور تربیت کے مختیف مراحل سے گزرے ہوں اور عملی تربیت کی بھٹی مرسون منت ہوتی ہیں جو تعلیم اور تربیت کے مختیف مراحل سے گزرے ہوں اور عملی تربیت کی بھٹی میں دھل کر سونا ہی نہیں کندن بن چکے ہوں، حضور اکرم صلی اللہ علیہ وسلم نے یہ فریضہ منصی مکہ عردے دار ارقم شمیں اللہ تعالی عند نے اس کام کے لئے وقف کر دیا تھا۔

آغاز اسلام میں جولوگ دین حق کے علقہ بگوش ہوئے وہ یا تو حضور کے اہل بیت، قرابت را اور علقہ احباب و رفاقت سے تعلق رکھتے تھے یاان کا تعلق مکہ مرمہ کے ذیر وستوں اور غلاموں سے تھا، یہ مخضری جماعت پوشیدہ دعوت حق سے علقہ بگوش اسلام ہوئی تھی، اس جماعت کی تعلیم واصلاح کے ساتھ ساتھ میدان عمل کے تلخ حقائق کا سامنا کرنے کے لئے عملی تربیت بھی ضروری تھی تاکہ وہ ایک عالمی دین اور ہمہ گیر پیغام کی ذمہ داریاں اٹھا سکیں، ورنہ اس مخضری جماعت کا مذکرہ علیت قدی اور صبر کے ساتھ اس عظیم الثان کام سے عمدہ بر آ ہونا آسان کام نہ تھا۔ قرآن کریم میں اللہ رب العزت نے قلیل و مستضعفین (کمزور و زیر دست) کی اس مخضر جماعت کا تذکرہ میں اللہ رب العزت نے قلیل و مستضعفین (کمزور و زیر دست) کی اس مخضر جماعت کا تذکرہ

یا ہے! "واذکرواذ انتم قلیل مستضعفون فی الارض تخانون ان سیحظفکم الناس فاواکم و اید کم بنصرہ ورز فکم من الطیبات تعلکم تشکرون لینی تم اس وقت کو یاد کروجب تم (سرزمین مکہ میں) قلیل وضعیف تضاور ڈرتے تھے کہ لوگ تہیں ایک کرنہ تضور ز چ

-

الله كا الله كا

ميرى

رب،

زندگی

ياكة

<u>z</u> n

ج دیں

الت و س

تاب و

نوت

الم دار

310

لے جائیں گر اللہ تعالی نے جہیں پناہ دی اور اپنی دد سے جہیں تقویت دی اور
پاکیزہ چیزوں کارزق دیا تاکہ تم اس کے شکر گزار بن جاؤ۔ " ۔ ا
اس جماعت صحابہ کرام "کی کامیابی کا دار و مدار نظر نبوت کی گرانی میں
فکری وروحانی تربیت پر تھا۔ عقیدہ توحید سے گوشت پوست کے انسانوں کو فولادی
قوت و غیر معزازل عزم عطاکر کے کفرو شرک کی ظلمتوں کو شکست دینے کے لئے
تیار کیا گیا تھا یہ وہ مرحلہ تھا جب اقبال کے الفاظ میں نشہ درویشی میں ڈوب کر اپنی
قوت کے نیچ سے تخت تھینچنے اور سروں سے تاج نوچنے کا کام آسان ہو کر بخوبی انجام
الے۔

بانشہ درویش درساز و دمادم نن چوں پختہ شوی خودرا بر سلطنت جم نن اور تعلیم و تربیت کامر صلہ نشہ درویش کو گوارا کرنے اور خود کو آنے والے وقت کے لئے تیار کرنے کامر صلہ ہوتا ہے۔ رحمتہ للعالمین "کے سایہ عاطفت و شفقت اور آپ "کی نظر کرم جس جماعت کو دار ارقم " میں تربیت دے رہی تھی وہ آگے چل کر بے نظیر و بے مثال انقلاب بر پاکرنے والی تھی، عار حراء کی برکت اور ضوفشانی کو عام کرنا اور دنیا کے تمام گوشوں میں اسے پہنچانا اس جماعت کا مقدر تھا۔۔

وہ شمع اجالا جس نے کیا چالیس برس تک غاروں میں اک روز چیکنے والی تھی سب دنیا کے درباروں میں!

نبوت و رسالت محمدیہ علی صابحہا الصلوۃ والسلام کا کمی عمد نشہ درویش کو گوارا کرتے ہوئے دمادم کی لے پر، جذب و شوق کے ساتھ خود کو تیار کرنے کا عمد تھااور اس تعلیم و تربیت کے ہمام مراحل و اقسام کی پھیل دار ارقم ہی میں ہوئی، کمی عمد کی وحی ربانی نے رسالت اسلامیہ کے

منصب ومقصد كوسوره اعراف ميں يوں پيش كيا ہے!

( بھیکی

1961. انتمازی

ڈاکٹری

المح ار

·Ut

نبوي

"الذين ميتبعون الرسول النبي الاى الذى بجدونه مكتوبا عندهم في التوراة والانجيل مأمرهم بالمعروف و بينهاهم عن المنكر وليحل لهم الطيبات و بجرم عليم الحنبائث و يضع عنهم المناكر وليحل لهم الطيبات و بجرم عليم الحنبائث و يضع عنهم المناكرة والبعوا يضع عنهم المرهم والاغلال التي كانت عليهم فالذين آمنوا به وعزروه و نصروه واتبعوا النور الذي انزل معه اولئك جم المفلحون (٤: ١٥٤) ليمني وه لوگ جو محمد رسول الله "كي، جو نبي امي بين، بيروي كرتے بين وه جن كے اوصاف كو وه اپن بال

تورات اور انجیل میں تکھا ہوا پاتے ہیں، وہ انہیں نیک کام کا تھم دیتے ہیں اور انہیں برے کام سے روکتے ہیں اور پاک چیزوں کو ان کے لئے طال ٹھراتے ہیں اور ناپاک چیزوں کو ان کے لئے طال ٹھراتے ہیں اور ناپاک چیزوں کو ان پر حرام ٹھراتے ہیں اور ان پر سے بوجھ اور طوق، جو ان کے سرپر اور گلے ہیں تھی آبارتے ہیں سوجو لوگ ان پر ایمان لائے، انہیں تقویت دی اور مدد دی اور اس نور کی پیروی کی جو ان کے ساتھ نازل ہوا، وہی لوگ مراد پانے والے ہیں۔ " ہا ا

سے ارشادات ربانی کی سورت میں آئے ہیں، یہاں جس منصب اصلاح و تغییر کر دار کاذکر ہو رہا ہے وہ دار ارقم ہی ہیں انجام پارہی تھی اور آگے چل کر صفہ اور مجد نبوی کے منبر و محراب کے توسط سے انجام پانے والی تھی، یہاں رسول و نبی امی صلی اللہ علیہ وسلم کے پانچ فرائض منصی بیان کئے جارہے ہیں: ۔ امر بالمعروف، نبی عن المنکر، حلت طیبات، تحریم خبائث اور وضع امرواغلال، اور یہ فرائض منصی اس نور مبین کی تلقین و تعلیم کے ذریعہ انجام پائے جے کوئی ناپاک ہاتھ بھی نہیں اگا سکتا خواہ وہ اسلام لانے سے قبل عمر بن الخطا ب رضی اللہ عنہ ہی کیوں نہ ہوں، کتاب ہدایت کی یہ تعلیم و تلقین مکہ محرمہ کے اس دار ارقم میں انجام پارہی تھی جے اس وقت لوگ دار الاسلام کے بیا تعلیم و تربیت بھی اسی عظیم نام سے یاد کرتے تھے، جو آیات ربانی قلب نبوت پر اترتی تھیں ان کی تعلیم و تربیت بھی اسی عظیم تاریخی عمارت میں انجام پاتی تھی۔ تاریخی عمارت میں انجام پاتی تھیں۔

قر آن کریم کے ذریعہ تعلیم و تربیت کے کام کے علاوہ عبادت اور ذکر اللہ بھی دار ارقم ہی میں ہو یا تھا، اولین حلقہ بگوشان اسلام مکہ مکرمہ کی وادیوں اور گھاٹیوں میں چھپ چھپ کر بھی نماز ادا کرتے تھے مگر کفار کی نظروں سے پھر بھی نہیں بچ سکتے تھے۔

دارارقم بین عبادات، ذکر اللہ اور دعاؤں کاجوسلسلہ رہتا تھااس میں سے وہ دعاخصوصیت کے ساتھ قابل ذکر ہے جو حضور ہے خطرت عمر اور ابوجہل عمرو بن ہشام میں سے کی ایک کے قبول اسلام کے لئے مائلی تھی، ابن سعد نے لکھا ہے کہ حضرت عمر رضی اللہ عنہ معاذ اللہ حضور اکو شہید کرنے کے ارادہ سے روانہ ہوئے تھے، راستہ میں اپنی بمن فاطمہ البہ بنت خطاب کے گھر قرآن کر یم کی سورہ طاکی تلاوت سی تو کایا ہی بلیٹ گئی، خباب بن ارت رضی اللہ عنہ نے انہیں خوشخبری مناتے ہوئے بتایا کہ دار ارقم میں آپ کے لئے دعاکی گئی ہے حضرت عمروہاں سے سیدھے کوہ صفاکی طرف چل پڑے جہاں دار ارقم میں صفور صلی اللہ علیہ وسلم صحابہ کرام کے ساتھ موجود تھے، طرف چل پڑے جہاں دار ارقم میں حضور صلی اللہ عنہ بھی علقہ بگوش اسلام ہوئے، اور نور فیضان نہوی کی توجہ خاص سے روحانی مدارج تربیت طے گئے۔ ہا ا

گرانی میں اکو فولادی نے کے لئے ب کر اپنی التے ال

يى انجام

بت دی اور

، کئے تیار کرنے جس جماعت کو رنے والی تھی، س جماعت کا

> لوگوارا کرتے م و تربیت کے ی اسلامیہ کے

نجيل تثو نبعوا گویا نبوت کے کی عہد کے دوران میں دار ارقم "کو اسلام کی تبلیغ و اشاعت کے ضمن میں مرکز و محور کی حیثیت حاصل رہی، خصوصیت کے ساتھ سری و پوشیدہ تبلیغ اسلام کے ضمن میں تو یہ واحد بنیادی مرکز تھا، حضرت ارقم بن عبد مناف رضی اللہ عنه سابقین اولین صحابہ کرام " میں سے ہیں، سبقت اسلام کے سلیلے میں انہیں ساتویں اور بعض روایات میں دسویں اور بار هویں درج کا شرف حاصل ہے۔ ۔ ساا اس سے صاف ظاہر ہے کہ حضرت ارقم " نے حلقہ بگوش اسلام ہونے میں کوئی تردد یا تاخیر نہیں فرمائی تھی اور اسلام کے آغاز ہی میں انہوں نے اپنا گھر اس دین حق کی تعلیم و تربیت اور تبلیغ و اشاعت کے لئے وقف فرما دیا تھا۔ ۔ ساا

کی عمد نبوت میں تبلیغ اسلام کا سلسلہ کئی مراحل سے گزرا، ایک مرحلہ پوشیدہ دعوت حق كاتها، اس مرحله مين الخضرت صلى الله عليه وسلم في دعوت وتبليغ كوراز دارانه انداز مين البيخ اعتاد کے لوگوں میں جاری رکھا، اس میں حکمت سے تھی کہ دین حق کی دعوت واشاعت کے لئے ایک مضبوط بنیاد فراہم ہو جائے اور ہادی برحق صلی اللہ علیہ وسلم اسے مشن کی بھیل اور فرائض منصی کی ادائیگی کے لئے ایمان باللہ اپنی رسالت پر یقین محکم اور خود اعمادی کی دولت سے مالا مال ہو جائیں، راز دارانه دور کاب تبلیغی مرحله دو حصول میں منقسم ہے، ایک حصه تو وہ ہے جو دار ارقم شمیں فروکش ہونے اور اسے دعوت و تبلیغ کا مرکز بنانے سے پہلے کا ہے، اس حصہ میں حضور مکو نبوت سے سرفراز ہونے کے بعداین رفیقہ حیات ام المومنین حضرت ضدیجہ رضی اللہ عنها کے قابل ستائش اور حوصلہ افزاء روعمل سے بہت تقویت ملی، انہوں نے اپنے عظیم شوہر کی عظمت و بزرگی کو جن خوبصورت الفاظ میں خراج تحسین پیش کیاوہ بھی ضرب المثل بن چکے ہیں۔ آپ کے خدام اور قریبی متعلقین نے مجسم شفقت ورحمت کی نبوت کی فوری اور گھری تائید فرمائی، اسی طرح آپ کے شریک کار اور مخلص احباب نے بھی بلاچون و چرا آمناو صد قنا کہا، اس کے علاوہ جو لوگ شرک و بت برستی ے متفر ہو کر تلاش حق میں سرگرداں تھے اور موحد اعظم ابراہیم حنیف ع کے مسلک توحید کے از سر نوزندہ ہونے کے آرزومند تھان میں سے بھی جس جس تک یہ پوشیدہ وعوت پینی وہ بھی دین توحید کے طقہ بگوش ہو گئے تھے۔ ۱۵

اس سری دعوت و تبلیغ کا گلاحصہ وہ ہے جو دار ارقم میں اسلام کے جاں شاروں کے تزکیہ نفس، عبادات و ذکر الله، زندگی کے میدان عمل میں داخل ہونے اور تخریک اسلام کو فعال بنانے کے لئے عملی تربیت اور مسلم کمیونٹی کی رہنمائی اور مشکلات کے حل میں صرف ہوا، کمی عمد نبوت میں یہ مرحلہ بے حداہم تھا، نظر نبوت جو ہر قابل کو جلا بخش رہی تھی، مشکلات کے بہاڑ ہر داشت کرنے کے لئے نشہ توحید بلایا جارہا تھا تاکہ ہر فرد فولادی عزم و ہمت کے ساتھ آگے ہوھے اور شیخ سعدی کو

یہ کنے کاموقع عطاکرے۔ ۱۵۔

موصد چو در پائے ریزی زرش چه شمشیر بندی سی برسرش امید و براسش نباشد زس برین است بنیاد توحید و بس!

موجد سر پر گئتی ہوئی فولادی تکوار کو کس طرح خاطر میں نہیں لا تا اور سونے کے ڈھیر کو پائے خقارت سے کس طرح ٹھوکر مار تا ہے اس کی پہلی عملی مثال محمد رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے اس وقت خود پیش فرمائی، جب سمارا دینے والے نے قبائل کے دباؤ میں آکر نرمی کی تلقین کی اور سرداران قریش کی طرف سے حکومت اور تاج و تخت کی پیشکش ہوئی، آپ نے قبائل کے پر خطر دباؤ كى پروانہ كرتے ہوئے اپنے چچاابو طالب سے كما تھاكہ واللہ اگريہ لوگ ميرے ايك ہاتھ پر سورج اور دوسرے ہاتھ پر چاند لا کر بھی رکھ دیں تو بھی میں دعوت توحید اور تبلیغ حق کو ترک کرنے والا نہیں، پنیبر توحید کی میر گفتار تھی اور ہے کر دار تھاجو دار ارقم "میں بیٹھ کر مٹھی بھر اہل ایمان کی تربیت

ر سول الله صلی الله علیه وسلم کی تبلیغ و اشاعت دین کے لئے حضرت ارقم " نے اپنا وہ گھر وقف کر دیا تھا جو کوہ صفا کے دامن میں واقع تھا تاکہ پوشیدہ طور پر دعوت حق جاری رہے اور بورے اطمینان کے ساتھ حلقہ بگوشان اسلام کی عملی تربیت کا کام بھی انجام پاتارہے، دعوت اسلام کاب وہ مرحلہ ہے جس میں مکہ کرمہ کے بے کس، زیر دست اور بے دست و پاغلام اس نئ تحریک میں اپنی دنیا و آخرت کی نجات تصور کرتے ہوئے داخل ہوتے ہیں۔ ابن سعدنے حضرت عمارین یاس اور حضرت صهبیب روی " کے قبول اسلام کے متعلق ایک برا ہی دلچیپ اور ڈرامائی واقعہ تحرير كيا ہے، ايك ون يه دونوں حضرات چيكے دب پاؤل دار ارقم " كے دروازہ ير اكتھ مو جاتے ہیں اور جیرت و تعجب سے ایک دوسرے کو دیکھتے ہیں پھر گفتگو کاراز دارانہ انداز شروع ہوتا ہے، یوں لگتا ہے کہ حق کے متلاشی ایک دوسرے کی تشکی اور تزیق ہوئی آرزو کو بھانپ گئے ہیں اور حق پرست روحیں رشتہ اخوت کے لئے بقرار ہیں، دلوں نے اپنی اپنی مراد آنکھوں سے عیاں كر دى ہے۔ ابن سعد كا قول ہے كه حضرت عمار اور حضرت صهبيب اس سے پہلے حلقه بكوشان اسلام کی تعداد تمیں سے متجاوز ہو چکی تھی۔ ۱۷

صاحب طبقات كبرى محد بن سعد نے اس بات كا البتمام كيا ہے كه مهاجرين مكه ميں سے اولین و سابقین اسلام کے قبول دین حق کو دو مرحلوں میں تقتیم کیا جائے اور یہ واضح کیا ہے کہ وہ JOS 2 201 ا ك همن ش أوي ابر کرام " سی ا ر بار حویل دربه کا ميكوش اسلام بون لمراس دین حقای

ويوشيده والوت في رانه انداز می این ناعت کے لئے لیک اور فرائض منعجى كى ے مالا مال ہو جائیں، ے جو وار ارقم و میں مي حضور كو نبوت شاکے قابل حائش مت و بزرگی کوجن كے غدام اور قربی حائد كائك ر شرک دبت پری ال يوني كال وت مينجي وه جمي دين

س عروں کے وک

اسلام كونعال بط

chasing & 1

حضرات کون کون تھے جو دار ارقم کو دعوت دین حق کامرکز بنانے سے قبل مسلمان ہو چکے تھے اور وہ کون تھے جو اس عمارت کو مرکز اسلام یا محور وعوت حق بنانے کے بعد حلقہ بگوش اسلام ہوئے مثلًا حضرت عثمان، ابو عبيده بن الجراح، ابو سلمه بن عبدالاسد، سعد بن ابي وقاص، خباب بن الارت، عبدالرحمٰن بن عوف، عبدالله بن مسعود اور عامر بن فهيره رضى الله عنهم سميت تمين سے ذائد حفزات دار ارقم کے مرکز بننے سے پہلے اسلام قبول کر چکے تھے، دار ارقم کو اسلام کی وعوت و تبلیغ کا مرکز بنانے کے بعد حلقہ بگوش اسلام ہونے والوں میں حضرت حمزہ " وعمر کے علاوہ حضرت بلال، صمیب رومی، عمار بن یاس، مصعب بن عمیر اورطلیب بن عمیر رضی الله عنهم وغیره کے نام شامل ہیں، دار ارقم کو مرکز و محور بنانے سے قبل یا بعد میں قبول اسلام سے مشرف ہونے والے صحابہ کرام ف کے درمیان خط تفریق کھینچنے سے ابن سعد کا ایک مقصد تو یہ معلوم ہوتا ہے کہ حضرت عمر رضى الله عنه نے اپنے عهد خلافت میں قبول اسلام كى اولیت كو اہمیت دیتے ہوئے درجه بدرجه صحابہ کرام فی عطیات مقرر کئے تھے اور دیوان خلافت کی فہرست میں ان حضرات کے اسائے گرامی کو اس ترتیب سے لکھ دیا گیاتھا، لیکن ابن سعد کے اس طرز ترتیب سے بیہ حقیقت بھی عیال ہوتی ہے کہ ان کے نز دیک دار ارقم کو دین حق کی تبلیغی سرگر میوں کامرکز و محور بنانے کا واقعہ ایک ایا نقطہ تغیرہے جس نے دنیای بے مثال اور بے نظیر تحریک کو ایک نیارخ عطاکرنے میں ایک محفوظ پناه گاه اور بے مثال تربیت گاه کا کام کیا تھا۔

وار ارقم ہیں قیام کے دوران تبلیخ اسلام کی سرگر میاں کوئی راز نہ رہی تھیں، لیکن وار ارقم ہیں آنے کے بعد سے دو نمایاں تبدیلیاں سامنے آتی ہیں، ایک توبیہ ہے کہ اس سے پہلے کی پوشیدہ رعوت اسلام کو حضور صلی اللہ علیہ وسلم نے اپنے ان مخلص متعلقین خواتین و حضرات تک محدود رکھا تھاجو آپ کے پخشاعتاد کے لوگ تھے، ان میں آپ کے عزیزہ اقارب بھی تھے، شرفائے قریش رکھا تھاجو آپ کے دوست بھی تھے اور پچھ خدام و غلام بھی تھے جو دعوت دین کے اس پوشیدہ مرحلے میں صلفہ بگوش اسلام ہو گئے، دوسری ہے کہ دار ارقم میں آنے کے بعد بید دعوت پوشیدہ ہونے کے باوجود کفار مکہ کی نظر میں تھی گراب اس میں وہ لوگ جوق درجوق داخل ہوتے نظر آتے جو مکہ مرحمہ کے مفار مکہ کی نظر میں تھی گراب اس میں وہ لوگ جوق درجوق داخل ہوتے نظر آتے جو مکہ مرحمہ کی خابیت و حفاظت موجود نہ تھی بھی لوگ مستضعفین کہلاتے تھے، اس مرحلے میں سرداران قریش کی حمایت و حفاظت موجود نہ تھی بھی لوگ مستضعفین کہلاتے تھے، اس مرحلے میں سرداران قریش کی حمایت و حفاظت موجود نہ تھی بھی لوگ مستضعفین کہلاتے تھے، اس مرحلے میں سرداران قریش کی حمایت و حفاظت موجود نہ تھی بھی لوگ مستضعفین کہلاتے تھے، اس مرحلے میں سرداران قریش کی حمایت و حفاظت موجود نہ تھی بھی لوگ مستضعفین کہلاتے تھے، اس مرحلے میں سرداران میں حضرت عرف کا قبول کی جامیت و حماد اللہ رسول برحق کا قصہ تمام کرنے کے لئے نکلے تھے مگر اسلام کے حلقہ بگوش ہو اسلام ہے جو معاذ اللہ رسول برحق کا قصہ تمام کرنے کے لئے نکلے تھے مگر اسلام کے حلقہ بگوش ہو

كر سعادت ابدي كے ساتھ ساتھ شهرت عام وبقائے دوام بھي پاگئے۔ ١٨٠ دار ارقم " میں رسالت محری علی صاحبها الصلوة والسلام کے فیضان نظرے جس تم کے انسان ڈھل کر تیار ہورہے تھے اور جس انداز میں ان کی کایا بلٹ رہی تھی اے تاریخ نے درخور اعتنا نہیں سمجھا، لیکن ایسے شواہد و آثار پھر بھی یو نہی محفوظ ہو گئے جو سے بتانے کے لئے کانی ہیں کہ انسانوں کی سیرت و کر دار خود بخود نہیں تیار ہوتے بلکہ اس کے لئے خصوصی فیضان نظر اور انفرادی توجہ در کار ہوتی ہے، ایسے آثار وشواہد کی ایک جھلک ہمیں دار ارقم طبی حضرت عمرین الخطاب رضی الله عنه کی تقمیر سیرے، و شخصیت کے ضمن میں دکھائی دیتی ہے، امام ابو عبداللہ حاکم نیشاپوری نے اپنی كتاب المستذرك ميں حضرت عبدالله بن مسعودي زباني نقل كيا ہے كه دار ارقم علي مدينية العلم صلی الله علیه وسلم کی زبان مبارک بربیه وعاروال موئی که: -

اللهم اعز الاسلام بهمر بن الخطاب او بابي جهل بن مشام فجعل الله دعوة رسول الله صلى الله عليه وسلم لعمر رضى الله عنه فبني عليه ملك الاسلام و برم به الاوثان ليعني اے اللہ! عمر بن خطاب یا ابوجهل بن مشام میں سے کسی ایک کے طفیل اسلام کو عزت وغلبه عطافرما، چنانچه الله تعالیٰ کی بارگاه میں حضور صلی الله علیه وسلم کی بیه وعا حضرت عمر على حق ميں شرف قبوليت بإگئى، اننى كے ذريعه سلطنت اسلام تغمير ہوئى اور انہی کے طفیل بت پاش پاش ہوئے۔ "

پھر اس ضمن میں حاکم کی بیہ حدیث بھی خصوصی توجہ کے قابل ہے جو عبداللہ بن عمر ؓ کی روایت سے درج ہے! ۔ ١٩

"ان رسول الله صلى الله عليه وسلم ضرب صدر عمر بن الخطاب بيده حين اسلم ثلاث مرات وهو يقول الهم اخرج ماني صدره من غل وابدله ايمانا، يقول ثلاثاليعني جب حضرت عمر علقه بكوش اسلام موسئ تؤرسول الله صلى الله عليه وسلم في ان کے سینے پر تین بار اپنے وست مبارک سے ضرب لگائی اور تینوں مرتبہ یوں وعا فرمائی کہ اے اللہ! اس کے سینے میں جو میل ہے اسے ایمان سے بدل دے!" الغرض بيه تھا وہ طريقة تلقين اور اسلوب تربيت جھے دار ارقم " ميں مدبنية العلم صلى الله عليه وسلم کی نبوت کافیضان نظراین کرشمہ سازی اور انسانوں کی سیرت و شخصیت کی تعمیر کے لئے کام میں لار ما تھا، اس تربیت گاہ میں اس انداز سے کوئی صدیق اکبر مین رہا تھا، کوئی فاروق اعظم "، کوئی مجسم حیا اور کوئی باب العلم اور امام قضابن رہاتھا، رضی الله عنهم اجمعین ، ایک نظر تھی جو اپنے فیضان سے انسانوں کا مقدر بدل رہی تھی، ایک طریقہ تھا جو سیرتوں اور شخصیتوں کو ڈھال رہا تھا اور ایک

UZ & NOW ريكوش المال اوي ر و قاص، خباب بن مري تدر من كواسملام كى دعوت الله مح علاوه حرات ندعنهم وغيره كان شرف ہونے والے ہوتا ہے کہ حفرت يوسئ ورجه بدرج حفزات كالمئ ير حقيقت بهي عيال رینانے کاواقعہ ایک نے میں ایک محفوظ

ميس، ليكن دارار فم اے پہلے کی پوشیدہ حصرات مک محدود من شرفائة ولي ن پوشیده مرحلی ک 18.8. [ 2 M D.A. ( 15 2 9.2 いかってい ين سرداد ان فريش

اسلوب تربیت تھا جو گوشت پوست کے انسانوں کو فولادی عزم و ہمت کا کوہ گراں بنارہا تھا، دار ارتم " میں مدینہ العلم صلی اللہ علیہ وسلم کے اس فیضان نظر، اس طریقہ اصلاح اور اس اسلوب تربیت کے نتائج کی بعض جھلکیاں ہم آئندہ صفحات میں دیکھیں گے، ان میں خلفاء و حکام بھی ہوں گے، علماء و فقهاء بھی، سپہ سالار و فاتحین اور زاہد اور صونی بھی ہوں گے!!

رسالت و نبوت محمری علی صاحبہ الصلاۃ والسلام کا کی دور جماعت صحابہ کرام رضی اللہ عظم کی تربیت و تیاری کا دور تھا، اقبال کے الفاظ میں قوت باطل سے گراکر اسے پاش پاش کرنے اور عرب و عجم کے نشہ ظلم و غرور میں ڈوب ہوئے نمر ودول، شدادول، فرعونول، قیصرول اور کسراؤل کو لرزہ پر اندام کرنے سے پہلے " بانشہ درویشی در ساز و دمادم زن " کامر حلہ تھا، اس عمد میں مدنیۃ العلم صلی اللہ علیہ وسلم کے فیضان و معارف سرمدی نے کاروان اسلام کے رحروول کو نور نبوت کی بھٹی میں ڈھال کر سونا بنا وینا تھا، یہ کام اکثر و بیشتر مکہ کرمہ میں کوہ صفا کے دامن میں واقع اس دار ارقم شمیں انجام پانا رہا، جس کے لئے کاروان اسلام کی پہلی منزل بننا ازل سے مقدر ہو چکا تھا۔ ۔ ۲۰

یہ نظام تربیت کچھ اس طرح تشکیل پایا تھا کہ مثمع رسالت کے پروانے علقہ میں جمع ہو جاتے، وعظ و نصیحت کا فیضان جاری ہو آاور تشکان حق اس سے سیراب و فیضیاب ہوتے، سوال و جواب كاسلسله موتا، ذكر الله اور عبادت سے تزكيه نفوس كے مراحل طے موتے، مخترى جماعت کی خبر گیری ہوتی، مصائب و اذبت رسانی کی داستانیں بیان ہوتیں اور ان پر صبرو ہمت اور حوصلہ و جرات کے ساتھ ثابت قدم رہنے کی تلقین ہوتی بے سماروں اور بیکسوں کی دست گیری کے علاوہ غلاموں کی آزادی اور انہیں ظلم واذیت سے چھٹکارا دلانے کے پروگرام تیار ہوتے، اس ضمن میں دولت و سرمایہ صدیق پر بھروسہ کیا جاتا تھا، ہادی برحق صلی اللہ علیہ وسلم دار ارقم کے اس می مرحله میں اپنے جال نثاروں کو بشارتیں بھی دیتے کہ وہ کھات کوئی زیادہ دور نہیں جب شرک وبت یرتی کو بخ و بن سے اکھاڑ ویا جائے گا، تمام عرب قوت اسلام کے سامنے سرنگوں ہو گا اور قیصرو سریٰ کے علاوہ تمام ملوک عجم کے تاج و تخت اہل اسلام کے قدموں میں ہوں گے۔ دار ارتم ای اس تربیت گاہ کے نصاب کے اہم اجزائے ترکیبی اس طرح تھے:۔ كتاب الله: قرآن كريم بنيادي طور پرايك كتاب وعظ ونفيحت ہے، اس ميں كى وحى ربانى كى آیات توسرایا وعظ و نفیحت سے تزکیہ نفوس سرانجام پانے کارنگ لئے ہوئے ہیں، یماں بار بار فرمایا گیا ہے کہ ولقد بسرنا القرآن للذکر فسل من مدکر (بلاشبہ ہم نے نفیحت پکڑنے كے لئے قرآن كريم كو آسان بنا ديا ہے تو ہے كوئى جو اس نفيحت سے بهرہ ور ہو)

ا۔ نور نبوت کی روح پرور و دل افروز کرنیں: نصاب کا بہت بڑا حصہ مدینیہ العلم کے معلمی مصلی منصب کا مرحون منت تھا، حکمت، وعظ اور مجادلہ اس تعلیم و تربیت کے مختلف پہلو ہے۔

۔ امرهم شوری انسانی نفوس کے تزکیہ و جلا کے لئے نصاب تربیت میں اسلام کا انتقاب آفریں اضافہ یہ ہے کہ اس میں افراد کی عقول کے خزانوں میں کار فرما حکمت و دانش کو کمل طور پر کام میں لانے کا حکم ہے، یہاں انسانی دماغوں کو دباتا یا ان کی روشنی کو گل کرتا جرام ہے، حکم یہ ہے کہ سرجوڑ کر سب جمع ہوں اور باہمی مشاورت سے مسائل حل کریں، دار ارتم میں پروان چڑھنے والے نظام اجتماعی کا سرعنوان کیی شور ائی جمہوریت اور افراد امت کی آزادانہ رائے کا احترام تھا۔

# مرينة العلم كا دار ارقم مين فيض عام

١= طبقات ١٣/٣١ ۲ = سرة ابن بشام ۲/۲۵ سورت الروم آیت اس = 1 ٣ = سيرة النبي ١/١١٣م = 0 طبقات ۳/۱۲۳، ۲۵ سيرة ابن مشام ا/٢٥٥، طبقات ١٢٨٢ سورت الانعام آیت ۵۳، تاریخ طبری ۱۵/۸۷ سورت النحل آیت ۱۲۵ ١٠ = سورت الانفال آيت ٢٦ ١١ = سورت الاعراف آيت ١٥٤٠ ۱۲ = اخبار مکه ۱/۳۷۳، طبقات ۲۷۳/۳ ١١ = الضاً ١١ = الينا 10 = سرة ابن بشام ١/٢١١ ١٦ = گلتان سعدي ص ٢٢٣ ١٥ = طبقات ١٥/٣ ١٨ = سرة ابن بشام ١/٢٨٥؛ طبقات ٢٥/٣ 19 = ایضاً، متدرک ۱۲/۲ ا ٢٠ = اليضاً

# می عمد کی وحی ربانی اور دار الاسلام دار ارتم ا

کی عمد نبوی غار حراء سے شروع ہو تا اور غار تور پر ختم ہو تا ہے لیکن ان دو غاروں کے در میانی عرصہ کے مراحل سیرت یاک ابھی تک تشنہ تحقیق ہیں، اس کئے یہ گرے مطالعہ اور خصوصی اہتمام کے مستحق ہیں، حراء سے اتر کر ایک نسخہ کیمیا کے ساتھ سوئے قوم آنے والے ہادی برحق صلی اللہ علیہ وسلم اور آپ کے جاں نثاروں کے عہد وابیان اور پھیل مشن کا یہ تیرہ سالہ عرصہ عبرتوں، ہمتوں اور عزیمتوں کی ایسی داستانوں سے لبریز ہے جو انسانیت کے لئے ایک سبق اور پیغام بھی ہیں اور تعظیم و تکریم کے روح پرور مناظر بھی پیش کرتی ہیں، مگر افسوس اس بات کا ہے کہ منصب رسالت کی ادائیگی کے بیہ تیرہ سالہ صبر آ زما مراحل جس باریک بنی اور تفصیل کے مقتضی تھے نہ توان کے متعلق اتنی معلومات دستیاب ہیں اور نہ اتنی ان پر توجہ صرف ہو سکی ہے۔ ان تیرہ سالہ مراحل تبلیغ رسالت کے متعدد پہلوؤں میں سے ایک اہم پہلو بلکہ سنگ میل دار ارقم طیس قیام بھی ہے جے کاروان اسلام کی اولین منزل ہونے کا شرف حاصل ہے، نہ جانے غار حراء میں عطا ہونے والے نسخہ کیمیا کی کتنی منازل یہاں مکمل ہوئیں اور آیات ربانی کس کثرت و تكرار سے يهال ير دوهرائي كئيں تأكه سينول كو محصندك، دلول كو بصيرت اور آنكھول كو روحاني روشی نصیب ہو، ان مناظر کے روح پرور منازل کی تفاصیل ریکار ڈ کرنے میں باریخ نے کسی قدر بخل اور چھ یوشی کا مظاہرہ بھی کیا ہے، در اصل خلافت راشدہ کے اختیام کے ساتھ ہی اسلام کے شور ائی جمهوری نظام زندگی سے اعراض و اغماض کا مرحلہ شروع ہو گیا تھا چنانچہ جب تدوین علوم کا مرحلہ آیا تو خلافت ملوکیت میں و حل چکی تھی اور نظام زندگی کی وہ روایات قصہ پارینہ بن کر بہت ی آئھوں سے اوجھل ہو چی تھیں جو دار ارقم " سے وابستہ تھیں۔ اس لئے ان کے بعض کردے

1

ریکار ڈکرتے وقت سوانح نگار اور مورخین شایدان کے مفہوم و مدلول سے بھی پوری طرح آگاہ 
نہ ہو سکے تھے اس لئے وہ دار ارقم "کو دار الاسلام (دار الارقم دعیت دار الاسلام) کے جانے کی 
شرت کو توضیط تحریر میں لا گئے لیکن اس شہرت کی وجہ اور تفصیل نہ بنا سکے، بعد کے حضرات چونکہ 
"دعیت دار الاسلام" کا پورا اور اک بھی نہ کر سکے تھے اس لئے انہیں سے الفاظ ریکار ڈکر نا بھی غیر 
ضروری معلوم ہوا۔ تاہم کتاب اللہ کے اشارات ہدایت، ابتدائی دور کی کتب تفییر، کتب حدیث، 
سیر صحابہ، تاریخ مکہ مکرمہ اور کتب اساء الرجال کے مندرجات کی گرائی میں ڈوب کر بہت کچھ 
حاصل کیا جاسکتا ہے جو دار ارقم "کو ایک اہم ترین باب سیرت بلکہ کی عمد نبوت کا سنگ میل ثابت 
کرنے کے لئے کافی ہے۔

دار ارقم " بلاشبہ کی عمد نبوی کا ایک اہم ترین باب ہے بلکہ یقیناً ایک سنگ میل ہے،

ہر تاگر آیات فرقان سے جو اشارات ہری وعرفان میسر آتے ہیں ان سے ان صبر آزمامراحل، اہل

بر تاگر آیات فرقان سے جو اشارات ہری وعرفان میسر آتے ہیں ان سے ان صبر آزمامراحل، اہل

اسلام کی کڑی آزمائش، وعوت اسلام کے اثرات وروعمل، کتاب اللہ اور داعی اسلام صلی اللہ علیہ

وسلم کے متعلق مشرکین مکہ کے خیالات اور مفروضات، منصب رسالت کے نمایاں پہلووں یعنی

تعلیم و تزکیہ نفوس، وعظ و نصیحت اور دعوت اسلام کے صلقات کے لئے دار ارقم "کی ضرورت و
اہمیت اور وامر هم شوری کی حقیقی روح و معنویت کا اندازہ لگانا مشکل نمیں تھا۔

گزشتہ سطور میں ہم نے مکی عمد نبوی کے دوران دعوت و تبلیخ اسلام اور منصب رسالت کی ادائیگی کو سات مراحل میں تقسیم کیا ہے، پہلا مرحلہ اہل خانہ اور احباب اخلاص تک محدود رہا۔ یہ اولین مرحلہ نبوت انتمائی راز دارانہ دعوت حق کا مرحلہ تھا ایک طرف تو عالم ساوی کے روابط عالم ارضی سے قائم ہونے کا آغاز تھا جبکہ ایک عبد حق کا فادات حق کے ساتھ پیغام رسانی کا رابطہ پیدا ہوا تھا اور دوسری جانب اس دعوت حق کو بال و پر عطا ہونے کے لئے اسلام کی خاتون اول اور راز دان نبوت کی تائید و تسلی کے ساتھ ایمان و تصدیق بھی ہوگئی اور تمام اہل خانہ بلاچون و چرائے دین دان نبوت کی تائید و تسلیل کے ساتھ ایمان و تصدیق شامت اسلام کی جانب سے نبوت کی تصدیق سے انجام اور بور اور روس کی دوسران کی ذاتی دعوت سے یاران طریقت و محبان باصفائی ایک جماعت طقہ بگوش اسلام ہوئی اور بوں نبی ہر حق سے بعد اولین مبلغ اسلام کا شرف صدیق اکبر رضی اللہ عنہ کے حصہ میں آیا، و دسرامر حلہ و انذر عشیر تک الاقربین (یعنی ایخ قریب ترین رشتہ داروں کو دعوت حق دیجے) کا دوسرامر حلہ و انذر عشیر تک الاقربین (یعنی ایخ قریب ترین رشتہ داروں کو دعوت حق دیجے) کا مرحلہ تھا، تیسرامر حلہ فاصدع بما تو مر (جس بیغام حق کا حکم دیا جاتا ہے اسے کھلے عام پہنچاد یجے) کا جہار اس مرحلہ تھا، تیسرامر حلہ فاصدع بما تو مر شرح شے اور ہرگلی کو چے میں اسلام کا چرچاہوا، نے دین

ی وعوت نے ایک تهلکہ مجا دیا، صحابہ کرام " کے لئے گھاٹیوں میں عبادت اور ذکر اللہ کے ساتھ سائق و عوت و عزیمت کی تربیت کا کام بھی شروع ہو گیا، تصادم کی صورت بھی پیدا ہو گئی، ابوجهل تلملا اٹھااور دعوت حق کے مقابلے کے لئے فرعون بن کر اٹھ کھڑا ہواای ابوجہل کے قبیلہ کاایک نوجوان اینے وقت کاموی بن کر اسلام کا حلقہ بگوش ہو گیااور اپنی وسیع و عریض حویلی مرکز اسلام کے طور پر وقف کر دی، اس نوجوان کو تاریخ ارقم بن ابی ارقم رضی اللہ عنہ کے نام سے یاد کرتی ہے اور یہاں سے وعوت اسلام چوتھ مرحلے میں داخل ہوتی ہے۔ یہ مرحلہ اسداللہ و اسد رسولہ حمزہ بن عبدالمطلب اور عمر الفاروق رضى الله عنها كے قبول اسلام سے شروع ہوتا ہے اور صاديد قريش کا فرعونی ٹولہ بنوہاشم سے مطالبہ کر تا ہے کہ یا تووہ محمد (صلی اللہ علیہ وسلم) کوان کے حوالے کر دیں اور ان کی حمایت سے دستبردار ہو جائیں تاکہ وہ انہیں قبل کر سکیں بصورت دیگر معاشرتی مقاطع کے لئے تیار ہو جائیں۔ جس کے متیجہ میں وہ تاریخی دستاویز سامنے آتی ہے جسے ظالمانہ صحیفہ یا مقاطع کامعاہدہ کما جاتا ہے اور پھر بنوہاشم شعب ابی طالب میں الگ تھلگ کر دیئے جاتے ہیں، یوں وعوت اسلام پانچویں مرحلے میں داخل ہو جاتی ہے، چھٹا اور مختصر مرحلہ مقاطعہ کے اختتام سے شروع ہوتا ہے اور حضرت خدیجہ " اور جناب ابو طالب کی وفات پر ختم ہو جاتا ہے، اب گھر میں تسلی دینے والا سہار ابھی ختم ہو جاتا ہے اور گھر سے باہر حمایت کرنے والا سہار ابھی معدوم ہو جاتا ہے اس طرح دعوت حق ساتویں مرحلے میں داخل ہو جاتی ہے۔ جو مکی عہد نبوی کے دوران دعوت اسلام کا فیصلہ کن اور آخری مرحلہ بھی ہے۔ اب مکہ مکرمہ کی جو سعادت مند روحیں تھیں وہ سابقین اولین کاشرف یا چکی ہیں لیکن یہ دعوت حق اب مکه مکرمہ سے باہر کی بستیوں کارخ کرتی ہے، اس دعوت حق کا مرکز بن کر اہل ایمان کے دلوں کی دھڑکن اور آنکھوں کی ٹھٹڈک بنتا طائف کے بجائے یثرب کے مقدر میں لکھا تھا، یوں کمی عہد کے دوران وعوت اسلام کا ساتواں آخری اور فیصله کن مرحله ججرت مدینه کے ساتھ تکمیل باتا ہے۔

کی وجی ربانی دعوت اسلام کے ان تمام مراحل کی نہ صرف جھلکیاں پیش کرتی ہے بلکہ ان تمام مراحل کاریکارڈ بھی پیش کرتی ہے۔ سیرت طیبہ کے طالب علم کے لئے یہ لازم ہے کہ وہ کل وحی ربانی کے الفاظ و معانی پر گری اور وسیع نظر ڈالے اور ان الفاظ و معانی پر طویل غور و خوض کرے، اسے جگہ جگہ سیرت پاک کے نقوش ابھرتے نظر آئیں گے اور دعوت اسلام کے ان تمام مراحل کے روح پرور اور عبرت آموز مناظر جھلکتے دکھائی دیں گے۔

ر سے روں پررو کو بار آئمہ تفیر خصوصاً، دور اولین کے مفسرین کرام ہمارے تشکر اور تحسین کے مستحق ہیں جنوں نے آیات کریمہ کے شان نزول کو محفوظ کرنے کے ساتھ ساتھ اس بات کی بھی کوشش اطرح آگاه کے جانے کی نزات چونکہ کرنا بھی غیر ب حدیث، ر بہت کچھ میل ثابت

میل ہے، رأ اغماض راحل، اہل لمی اللہ علیہ لمووں یعنی ضرورت و

رسالت کی
ود رہا۔ یہ
روابط عالم
کار ابطہ پیدا
ول اور راز
انٹے دین
انٹے دین
اسلام ہوئی
ریخت) کا
ہنجاد یک

فرمائی ہے کہ ان کا وقت اور تاریخ بھی متعین ہو جائے، اس سے جہاں آیات قرآنی کو سجھنے اور ان کا مدعاو مقصود واضح کرنے میں مدد ملتی ہے وہاں سیرت پاک کے وقائع وحوادث کے متعلق بھی بوی متند، انتائی قابل وثوق اور بے حد مفید معلومات میسر آتی ہیں، ہمارے سیرت نگار حضرات اگر کتاب اللہ، اس کی متند تفاسیر کے ساتھ ساتھ صحاح حدیث اور ان کی شروح کو اپنے مطالعہ کی بنیا و بنائیں تو سیرت طیبہ کے بہت سے گوشے واضح ہوں گے اور بے شار نئے پہلو سامنے آئیں گے۔

اس باب بیس جن آیات ربانی سے اقتباس و اکتباب نور مقصود ہے ان بیس توجہ کا اصل مرکز تو دعوت اسلام کا تیسرا مرحلہ ہو گا جب نبی العلم صلی اللہ علیہ وسلم کاروان اسلام کی اولین منزل وار ارقم میں فروکش ہو کر فیض نبوی جاری فرماتے ہیں لیکن ایسی آیات ربانی کی ضیا پاشی بھی اس باب بیس نظر آئے گی جو دعوت اسلام کے ان تمام کی مراحل سے تعلق رکھتی ہیں، مقصود سے کہ کی عمد نبوی کے دوران دعوت حق کے قرآنی نقوش کو اجاگر کیا جائے تاکہ دار ارقم کی مرکزی حثیمت کا اندازہ ہو سے ۔ تو گویا دارالاسلام دار ارقم سیرت نبوی کا ایک سنہرا باب اور چمکتا دمکتا دمکتا خیر فانی صفحہ ہے، کمی عمد نبوت کے دوران میں رسالت آب صلی اللہ علیہ وسلم کا پیشتروقت اس مخزوی نوجوان کی حویلی میں گذرا، تلاوت آیات، عبادت و ذکر اللہ، صحابہ کرام کی انفرادی و اجتماعی تعلیم و تربیت، تزکیہ نفوس اور اسلام اور اہل اسلام کی بمتری کے معاملات امر ہم شور کی کے اجاجی تعلیم و تربیت، تزکیہ نفوس اور اسلام اور اہل اسلام کی بمتری کے معاملات امر ہم شور کی کے اجاجی تعلیم و تربیت، تزکیہ نفوس اور اسلام اور اہل اسلام کی بمتری کے معاملات امر ہم شور کی کے مطابق سے مطابق سے مطابق سے مطابق سے درار اتم کی جمد نبوت میں دارالاسلام کملایا اسلام کا ایک محفوظ قلعہ تھا جمال سیخبراسلام "اور آپ کے اتباع و پیرو کار نمایت آرام، سکون اور اطمینان سے محفوظ قلعہ تھا جمال سیخبراسلام "اور آپ کے اتباع و پیرو کار نمایت آرام، سکون اور اطمینان سے دینی و معاشرتی مشاغل میں گئے رہتے تھے۔

اس عہد مبارک میں وحی ربانی کی جو آیات بینات رشد وہدایت کے لئے نازل ہوتی رہیں اگر ان کا بالاستیعاب گرامطالعہ کیا جائے توان میں دارالاسلام دارارقم سے متعلق جلی و خفی ہر قتم کے اشارات ملیس کے اگر اتن بات ہی ذہن نشین رہے تو حقیقت مان کی جائے گی کہ مکہ مکرمہ کی واد یاں، گھاٹیاں اور گلی کوچ تو اسلام اور اہل اسلام کے لئے ناموافق و نامرہان ہو گئے تھے گریہ جگہ ہمیشہ سکون واطمینان کا قلعہ بنی رہی، ابو جہل مخزومی جیسے فرعون قریش نے رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم اور اہل اسلام کی اذبیت رسانی میں کوئی کسرنہ اٹھار کھی تھی گراپ ہی قبیلے کے نوجوان ارقم بن ابی ارتم رضی اللہ عنہ کی اس تاریخ ساز حویلی کے اندر اسے بھی جھا تکنے کی مجھی جرات نہ ہوئی۔

علامہ ابن سعد اور ابو الولید الازرتی اے وغیرہ نے دار ارقم میں سالار قافلہ حجاز صلی اللہ علیہ وسلم اور اہل ایمان کی سرگرمیوں کا جواجمالی تذکرہ کیا ہے آگر اس کا کمی وحی ربانی کے حوالے

ے مطالعہ کیا جائے تو ربط و ضبط اور تناسب و مطابقت کے کئی پہلو سامنے آئیں گے یہاں سے یہ حقیقت بھی تکھر کر عیاں ہوتی ہے کہ تفییر قر آن اور مطالعہ سیرت ایک دوسرے کے لئے تا گزیر اور مر و معاون بلکہ لازم و ملزوم ہیں، اس لئے کوئی مفسر سیرت پاک کے مطالعہ کے بغیر آیات ربانی کی گرائی ہیں نہیں اثر سکتا اور نہ کوئی سیرت نگار کتاب اللہ سے مستغنی ہو کر سیرت طیبہ کے واقعات کے لئے ہر تقد بین عاصل کر سکتا ہے، اس لئے دار ارقم دار الاسلام کے حوالے سے بھی کی عمد کی وی ربانی کے نور سے مستفیض ہونا ہے حد ضروری اور بہت مفید ہو گا، خواہ ہمارا یہ استفاضہ اختصار و اجمال کے رنگ ہیں ہی کیوں نہ ہو، اس عہد میں رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کی ذات گرائی، آپ کے اصحاب شخصوصاً مستضعفین اور قرآن کریم کے متعلق مسکبرین قریش اور مشرکیین مکہ کا موقف کتاب اللہ میں بڑی وضاحت اور تفصیل کے ساتھ وار دہوا ہے، اس کے علاوہ حضور سے طریقہ تعلیم و تربیت، دعوت و تبلیخ اور اسلام و اہل اسلام کے مستقبل کے مسائل کے متعلق فیلے بھی طریقہ تعلیم و تربیت، دعوت و تبلیخ اور اسلام و اہل اسلام کے مستقبل کے مسائل کے متعلق فیلے بھی مولے۔ دار ارقم کی تاریخ اور آیات قرآنی کے مربوط مطالعہ سے ان سب مسائل پر روشنی پڑتی

#### پنیمبری ذات گرامی

کی عمد نبوت کے دوران میں کاروان اسلام اپنی اولین منزل دار الاسلام دار ارقم میں فروکش رہا، گر اس گوشہ عافیت میں ذکر و عبادت میں مشغول رہنے یا لسان نبوت کے فیضان سے وعظ و نصیحت، تعلیم حکمت اور تزکیہ نفوس کے کام میں بھی کئی کو خلل ڈالنے کی ہمت نہ ہوئی، باوجود کیہ فرعون قریش ابو جہل عمرو بن ہشام بھی بنو مخزوم سے تھا اور دار ارقم می بنو مخزوم ہی کے محلہ میں واقع تھا گر جیسا کہ ابھی ذکر ہوا اسے بھی حضرت ارقم میں کی اس حویلی کے اندر قدم رکھنے یا جھا کننے کی جرات نہ ہوئی، صرف اتنی بات کتب سیرت و تاریخ میں منقول ہے کہ ایک روز رسالت کا مہب صلی اللہ علیہ وسلم محلّہ بنو مخزوم میں کئی مکان (غالبًا دار ارقم میں کے سامنے گلی میں جلوہ افروز سے اس اناء میں ملعون فرعون قریش پاس سے گذرا تو طیش میں آگیا اور توہین رسالت کا مرتکب ہوا، سب و شتم کر تا ہوا گزر گیا، یہ منظرا کی پاکباز لونڈی نے دیکھا اور حضرت حزہ سے جو شکار سے اس وقت اور نے بی بہم ابو جمل کو دار ارقم میں کے برات بھی نہم اور تاب ہی جماعات، افراد اور مجالس کو دخواب فرماتے یا گلی کو چ میں دعوت حق وسے نہ ہوئی البتہ جب آپ جماعات، افراد اور مجالس کو دخواب فرماتے یا گلی کو پی میں دعوت حق وسے نہ ہوئی البتہ جب آپ جماعات، افراد اور مجالس کو دخواب فرماتے یا گلی کو پے میں دعوت حق وسے اور آبات میں محفوظ کر دیا گیا ہے اور یہاں ان اشارات میں جس کا تذکرہ منظر کو قرآئی اشارات میں بھی محفوظ کر دیا گیا ہے اور یہاں ان اشارات میں سے بعض کا تذکرہ مناظر کو قرآئی اشارات میں بھی محفوظ کر دیا گیا ہے اور یہاں ان اشارات میں سے بعض کا تذکرہ مناظر کو قرآئی اشارات میں بھی محفوظ کر دیا گیا ہے اور یہاں ان اشارات میں جس کا تذکرہ و تو تاب اس کا تعش

ت قرانی کو سیسے اوران ث کے متعلق بھی بڑی يرت نگار حفرات اگر ح كوايخ مطالعه كي بنياد مامنے آئیں گے۔ أن مين توجه كاامل روان اسلام کی اولین ، ربانی کی ضیا پاٹی بھی تى بىل، مقصودىيى دار ارقم سی مرکزی را باب اور چمکنا دمکنا ملم كابيشتروتت اي الرام سی کی انفرادی و امرهم شوريٰ کے كملايا اسلام كاليك ن اور اطمینان سے

ئے تازل ہوتی رہی فی ہر قتم کی کہ مکہ مرمہ کی کہ مکہ مرمہ کی ہوگئے تھے مگر یہ مول اللہ صلی اللہ مول ال

حاد صلى الله

ہاری گفتگو کا موضوع ہے۔

حضور کے متعلق مشرکین قریش کا ایک اعتراض یہ بھی ہو تا تھا کہ آخر نبوت ور سالت کا منصب رسول ہاشی "کو ہی کیوں عطا ہوا؟ حضرت محمہ بن عبداللہ صلی اللہ علیہ وسلم در پیتم تھ گر عبدالمطلب کے پولیو تے بھی تو تھے جے عبدالمطلب کے پولیو تے بھی تو تھے جے کی قریش کے لقب سے یاد کیا جاتا تھا گر ابو جہل اور ابو سفیان جیسے گھمنڈی بنو ہاشم میں نبوت و رسالت کے منصب پر جلتے تھے، اس لئے ایمان لانے سے بھی محروم تھے، دراصل بید انسانی فطرت کی کج روی اور کوڑ مغزی کا کرشمہ ہے کہ وہ "اسمع ماقال" (وہ سن جو اس نے کہا) پر عمل پیرا ہونے کے بجائے "ولا شظر الی من قال" (اور یہ مت دیکھ کہ کس نے کہا) کی مخالفت پر عمل کو جونے دینے کی قائل ہے، بات لاجواب اور کام لا انانی ہی کیوں نہ ہو انسان کی فطرتی کج روی سر تسلیم خم کرنے یا دفاعی روش اختیار کرنے کی بجائے جار حانہ رویہ ہی اپنائے گی خواہ یہ غلط ہی کیوں نہ ہو، اس لئے وہ الی صورت میں بات یا کام کے بجائے بات کہنے والے اور کام کرنے والے کی شخصیت اور حیثیت کو موضوع بحث بنانے کا آخری حربہ آزماتی ہے مکہ مکرمہ کے ابو جہدوں کی مشرکانہ کے اور حیثیت کو موضوع بحث بنانے کا آخری حربہ آزماتی ہے مکہ مکرمہ کے ابو جہدوں کی مشرکانہ کے روی بھی پیغام حق کے سامنے لاجواب ہو کر پیاراٹھی تھی کہ لولانز ل بذالقرآن علی رجل من القربینین ورقی جس سے نائل ہو تا! سالے عن کاش یہ قرآن مکہ وطائف کے کسی عظیم آدمی پر نازل ہو تا! سالے عن کاش یہ قرآن مکہ وطائف کے کسی عظیم آدمی پر نازل ہو تا! سالے عن کاش یہ قرآن مکہ وطائف کے کسی عظیم آدمی پر نازل ہو تا! سال

کتاب اللہ نے اس جابلانہ اعتراض اور مشر کانہ کج روی کا بڑا مسکت اور دندان شکن جواب دیا ہے۔ فرمایا گیا! تو کیا تیرے رب کی رحمت نبوت کو تقسیم کرنے کی ذمہ داری اور شمیداری بھی ان نادان مشر کین کے پاس آگئ ہے؟ جبکہ ان کا حال تو یہ ہے کہ و نیاوی معیشت اور دولت بھی ان کی مرضی کے تابع نہیں ہے، بلکہ یہ بھی اللہ رب العزت ہی ہے جو ان میں سے کسی کو مال و دولت کی آزمائش میں ڈالنے کے لئے امیر بنا دیتا ہے اور کسی کو فقر و افلاس سے آزماتا ہے، ان میں کوئی پست ہے کوئی بالا ہے کوئی امیر ہے کوئی غریب ہے لیکن نبوت و رسالت تو اللہ تعالی کافضل و رحمت ہے اور ان کی دولت و معیشت سے بالا و برتر ہے تو بھلا یہ ان کی مرضی کے تابع کیے ہوئی۔ "اللہ بیلم حیث سے بور ان کی دولت و معیشت سے بالا و برتر ہے تو بھلا یہ ان کی مرضی کے تابع کیے ہوئے گئی۔ "اللہ بیلم حیث سے بعل رسالت کے سزاوار

پیام حق کے سامنے لاجواب ہو کر مسکر مین قریش جھنجھلا ہٹ میں جب رسول اکر م کی ذات بابر کات کی تنقیص و توہین پر اتر آئے اور جو بے سروپا الزام لگاتے تھان میں سے ایک بیہ بھی تھا کہ آپ معاذ اللہ مجنون ہیں اور کسی جن کے زیر اثر ہیں، داعی حق کونا کام و بدنام کرنے اور لوگوں کوان سے دور رکھنے کے لئے کہتے کہ لویہ تو کہتا ہے کہ جب تم مرکز بھر جاؤگے اور خاک

C

وعظ

大

5

1

1.

4

-

1

میں پوند ہو جاؤے تواس کے بعد تنہیں ئی زندگی مل جائے گی ۵۔ چنانچہ رسول اکر م مسلط عام وظافرہاتے، تلاوت آیات میں ان کے اس بہتان جنون کو جھٹلایا جاتا اور ان سے در دبھرے انداز میں فرمایا جاتا کہ اگر تم تنما تنما سوچو اور دو دو مل کر مشورہ کر و تواہی منصفانہ موقف سے جان لوگے کی تنہمارا یہ رسول مجنون، دایوانہ یا سودائی ہر گز نہیں ہے بلکہ ایک شدید عذاب سے ڈرانے والا

是

2.3

بوت و

فطرت

ل بيرا

مل کو

y. 1

يت

سن

معنکرین کہ اور مغرور مشرکین کے لئے قاطع اور اٹل براہین قرآنی جب ناقابل برداشت ہو جاتیں اور وہ ششررو مبہوت ہو جاتے تو پیغام ربانی کی شان کو گرانے اس کے اثر کو زائل کرنے اور اپنے دل کی جلن کو ہلکا کرنے کے لئے بھی یہ دیتے کہ یہ تو کلام اللی ہے ہی نہیں بلکہ یہ تو صدیب رومی جیسے کی عجمی غلام کی ذہنی ابج ہے جو آپ کو تورات و انجیل اور افکار عجم سکھا اربتا ہے جنہیں بعد میں آپ عربی میں وحی ربانی کے نام سے پیش کر دیتے ہیں چنا نچہ بھی کہتے کہ آپ معاذ اللہ معلم مجنون یعنی کے سکھلائے سکھلائے سودائی ہیں بھی واضح الفاظ میں کہتے کہ انما ایعلم بخری یہ تو بس اے کوئی انسان سکھا تا ہے حالانکہ کلام اللہ کی معجزانہ فصاحت و بلاغت کا چینج افرات کا چینج افرات کا جینج افرات کا جینج بھی اور تحدی موجود تھی جس کے سامنے عرب کے تمام فصحاء و بلغاء عاجز آ پیکے تھے!

کفار مکہ کو رسالت جو " پر ایک اعتراض یہ بھی تھا کہ یہ تو انہی میں سے ایک انسان ہے جس کے باپ داداکو سب جانتے ہیں، وہ نبوت و رسالت کے منصب پر کیے فائز ہو گیا ہے۔ اور ہمیں جنت و دوز خ اور حشر و نشر کی باتیں بتانے لگا ہے، ۹۔ سورہ ق آیات ۱۔ ۲ میں کفار کی اس جرت اور تنجب کو مع مسکت جواب ذکر کیا گیا ہے، کتاب اللہ میں کفار کے اس معترضانہ نقطہ نظر کو متعد د مقامت پر ذکر کیا گیا ہے اور انہیں بتایا گیا ہے کہ اس میں جرت اور تنجب کی کوئی بات نہیں، رسول مقامت پر ذکر کیا گیا ہے اور انہیں بتایا گیا ہے کہ اس میں جرت اور تنجب کی کوئی بات نہیں، رسول اللہ صلی اللہ علیہ و سلم کا کھانا کھانا اور گلی بازار میں لکلنا بھی ان کے نز دیک رسالت کے منافی تھا، بھی کتے کہ آپ کے ساتھ کوئی فرشتہ کیوں نہیں ہو تاجو لوگوں کو ڈرا تا یا آپ پر کوئی خزانہ کیوں نہیں بازال ہو تا یا آپ پر کوئی خزانہ کیوں نہیں بازال ہو تا یا آپ پر کوئی خزانہ کیوں نہیں جن سے میوے اور پھل حاصل ہوتے۔ ۱۰۔ بھی کتے کہ ہم ہو تا یا آپ بہ ہم پر آسان گرا دیں یا اللہ تعالی اور فرشتوں کو ساتھ لے آئیں یا باغات کے ماک بن جائیں گا ہو یا آپ ہمیں آسمان پر چڑھ کر نہ دکھائیں بلکہ آسان پر آپ باغات کے ماک بن جائیں گا ہو ہاں وقت ہی ہائیں گا جب آپ ہمیں آسمان پر چڑھ کر نہ دکھائیں بلکہ آسان پر آپ کے جڑھنے کو بھی ہم اس وقت ہی ہائیں گے جب آپ ہمارے نام وہاں سے ایک الیانوشتہ لے آئیں جب کے آپ کو گل ہے کہ مربانی ملا جب ہم پڑھ سے سے اس کو از سے کان رہی ھل کنت الا بشرار سولا یعنی کہ د جبحے کہ تمام عبوں سے پاک ہے میرارب میں تو کہ قل سجان رہی ھل کنت الا بشرار سولا یعنی کہ تمام عبوں سے پاک ہے میرارب میں تو

سوائے ایک بشر اور رسول کے اور کچھ نہیں ہوں! ۱۲۔

صادید قریش و مستکمین مکه جب لاجواب مو گئے اور اعجاز قرآنی کی عظمت اور حق و صداقت کی ضائے سرمدی سے آنکھیں چندھیا گئیں تو ان کے لئے یہود و نصاریٰ کے احبار و رہبان سے مدد کینے کے سواکوئی چارہ نہ رہا، قرآن کریم کو اساطیر اولین، سحرو افکار، شاعرو کاهن کا کلام اور عجمی غلاموں کی کارستانی کے الزامات سے بھی گذارا نہ ہوا تو نضربن حارث، عبداللہ بن امیہ اور نوفل بن خویلد جیے مستکبرین و مستهزئین نے یہودیثرب سے رابطہ کیااور پینمبراسلام! كوبرعم خوايش لاجواب كر دين والے سوالات كرنے كے لئے كماسات چنانچہ شرير يموديوں نے جو سوالات بھیج ان کا تذکرہ سورت بنی اسرائیل اور سورت کمف کی آیات میں مفصل آیا ہے، ان سوالات میں روح کی حقیقت، اصحاب کمف کی تعداد، حضرت خضر اور ذوالقرنین کی شخصیت بھی تھی، حقیقت یہ ہے کہ کتاب اللہ میں ان سوالات کے جوجوابات آئے ہیں ان سے آگے بردھنا آج تک کمی انسان کے لئے ممکن نہ ہوا، یہاں پر صرف روح کی حقیقت کے متعلق قر آنی جواب پر باتی جوابات کو قیاس کیا جاسکتاہے، آپ کو وحی ربانی کے ذریعہ تھم اعلان ہوا کہ "قل الروح من امر بی و مااو تنیتم من العلم الا فلبلا" لعنی فرما دیجئے کہ روح تومیرے رب کاامرہے اور اس کے متعلق تہمیں جو علم دیا گیاہے وہ بہت ہی تھوڑا ہے ۱۴ء، روح کے بارے میں قرآنی حکم صرف اتناہے کہ یہ امررب ہے اور امر رب کے متعلق رب العالمین کا اپناار شادیہ ہے کہ "انماامرہ اذااراد تنبیّا کان یقول لہ کن فیکون " لینی اس رب العزت کاامر ہی ہے کہ جب وہ کسی چیز کاارادہ کر تا ہے تواسے فرماتا ے کہ ہو جاسووہ ہو جاتی ہے ١٥ ۔!

اگر آپ غور فرمائیں تواس قرآنی جواب میں بھی اعجاز کا ایک خاص پہلوہ، اللہ رب العزت لطیف ہے اور السالطیف ہے کہ بصارتیں اس کا اوراک نہیں کر سکتیں مگر وہ بصارتوں اور بصیرتوں کا بھی ادراک کرتا ہے، یہ روح بھی اس رب لطیف کا امر لطیف ہے، اس کا اوراک بھی انسانی بصیرت وبصارت کے بس کی بات نہیں، اس کے متعلق انسان کا علم بھی قلیل ہے اور قلیل بی رہ گا، انسان کا ذہن اور علم خواہ کتنا ہی بڑھ جائے اور ترقی کر جائے وہ روح کی کنہ و حقیقت کو نہ پاسکے گا، انسان کا ذہن اور علم خواہ کتنا ہی بڑھ جائے اور ترقی کر جائے وہ روح کی کنہ و حقیقت کو نہ پاسکے گا۔ اس لئے بندہ مومن کے لئے روح کی حقیقت کے متعلق اتنی بات ہی جان لینا کانی ہے کہ یہ امر ربی کا اور آک بھی ناممکن ہے، اسی طرح اس لطیف امر ربی کا اور آک بھی ناممکن ہے، بس تھوڑا بہت معلوم ہے اور یہ اسی طرح تھوڑا بہت ہی رہے گا، کوئی گئت رس فلنی اور کوئی باریک بین سائینسد ان اسے آگے نہیں بڑھا پائے گا۔

میں عہد نبوت کے دوران میں پنجبر اسلام صلی اللہ علیہ وسلم سے مستکبرین قریش کی جو

مواجت اور تصادم کی صورت رہی اس میں یہ حقیقت بھی ثابت ہے کہ یہ لوگ آپ کی ذاتی زندگی اور سیرت پر کسی قتم کی انگشت نمائی سے عاجز تھے، وہ آپ کو اول تا آخر صادق وامین مانتے تھے اور مرحلہ ہجرت تک آپ کے پاس اپنی امانتیں بھی رکھتے رہے تھے، وہ آپ کو نہیں جھٹلاتے تھے بس قرآن کر یم کی دعوت حق اور اعلان توحید انہیں گوار انہ تھا، مربی دار ارقم کو مستکبرین قریش کی اسی روش پر دکھ ہوتا تھا چنانچہ کی وحی ربانی نے اس حقیقت کو سورت انعام ۱۲ میں ریکارڈ کیا ہے!

"قر نعم انہ لیجز تک الذی یقولون فائم لا یکذ ہون و اس انطالمین بآیات اللہ بیجر ون: ہمیں معلوم ہے کہ ان کی باتیں آپ کو تمکین بناتی ہیں تو یہ آپ کو تو نہیں جھٹلاتے بلکہ یہ ظالم تو اللہ تعالیٰ کی آیات کا انکار کرتے ہیں "

مشرکین مکہ کی زبان پر ایک جملہ بار بار آ تا تھا کہ لولانزل علیہ آیہ کاش اس پر کوئی معجزہ اترتا، گویا کا ۔ وہ معجزہ کے طالب و منتظر سے اور سیحصتہ سے کہ یہ معجزہ دیکھتے ہی وہ فورا ایمان لے آئیں گے، آنخضرت کو بھی یہ خیال آ تا کہ اگر ان کا مطلوبہ معجزہ ظہور پذیر ہوجائے تو شاید سے واقعی ایمان لے آئیں گے مگر اللہ رب العزت کی طرف سے تادیب و تسلی کے طور پر فرمایا جاتا کہ ۱۸۔ (الانعام آیت ۳۵)!

"اگران کفار کااعراض کرنا آپ کوگراں گذر تا ہے تو جان لیجئے کہ اگر آپ زمین میں کوئی سرنگ ڈھونڈھ نکالیں یا سیرھی لگاکر آسان سے ہو آئیں اور کوئی مجزہ ساتھ لے آئیں تو بھی سے ایمان نہیں لائیں گے اگر اللہ تعالی جاہے تو انہیں ہدایت پر جمع کر دے اس لئے آپ نادانوں میں سے مت ہوں "

لینی کفار و معاندین معجزہ دیکھ کر بھی ایمان نہیں لائیں گے چنانچہ اس قرآنی سچائی کو شق القمر کا معجزہ ثابت کرتا ہے جو سورہ القمر کی ابتدائی آیات ۱۹ ۔ بیس فدکور ہے، لکھا ہے کہ منی بیس مشرکین مکہ کا مجعزہ تھا، داعی حق ان سب کو دین حق کا حلقہ بگوش ہونے کی دعوت دے رہے تھے، مشرکین مکہ کا مجعزہ طلب کیا، آپ نے حکم ربانی سے فرمایا ۲۰ ۔ نظریں اٹھاؤیہ چاند ہے اور انگلی سے اشارہ فرمایا تو چاند بچٹ کر دو مکرے ہو گیا ایک کلوا مجمع کے مشرق میں اور دو سرا مغرب میں چلا گیا در میان میں بہاڑ حائل تھا یہ سب کچھ دیکھ کر بھی ان کا جواب میں تھا کہ محمد نے یا تو ہم پر جادو کر دیا ہے اور یا چاند ہر!

ہادی برحق سے اپنی چالیس سالہ بیداغ سیرت کو اپنی سچائی کی دلیل کے طور پر پیش کیااور فرمایا کہ جو انسان اللہ کے بندوں سے بھی جھوٹ نہیں بولٹا وہ خود اللہ تعالی پر کیسے کذب و افتراء باندھ سکتا ہے، کمی وحی ربانی نے اس سچائی کو بھی ریکارڈ کیا ہے (یونس ۱۷–۱۷) چنانچہ عظمت اور حق ر مارئ كاحبارو ر، شاعرو كاهن كا ارث، عبدالله بن يااور پيمبراملام! زير يموديون ن مل آيا ہے، ان مخفیت بھی تھی، ھنا آج تک کی پر باقی جوابات کو مررتي ومااوتنيتم ن حمهیں جو علم کہ یہ امردب ا ان يقول له ے تواسے فرمانا

> رب العزت اور بصيرتوں بل بى رئے بل بى رئے بكون پائلے ہے كہ يہ امر كار كوئى كلتہ كار كوئى كلتہ

> > الع الم

" آپ ان سے کہ دیجئے کہ اگر مشیت اللی نہ ہوتی تو میں سے قرآنی آیات تہیں پڑھ کر نہ ساتا اور نہ وہ تہیں ان کی خبر کرتا، میں اس سے قبل تم میں ایک عمر گزار چکا ہوں تو کیا تم عقل سے کام نہیں لیتے؟!"

کی عہد نبوت میں مکہ مکر مہ سات سال تک قحط اور خشک سالی سے دوچار رہا، صنادید قریش نے بطور آزمائش آپ سے دعائے استسقاء کی ورخواست کی اور وعدہ کیا کہ اس عذاب سے نجات کی صورت میں وہ ایمان لے آئیں گے، آپ نے دعافرمائی تواللہ تعالی نے باران رحمت سے نوازاغالبًا.

اس لئے حضرت ابو طالب نے فرمایاتھا "وابیض بیت نئی النما م " بوجہ یعنی آپ وجیمہ صورت ہیں آپ کے چرے سے بارش طلب کی جاتی ہے، بایں ہمہ سنگرین قریش ایمان نہ لائے، سورہ یونس کی آیات ۲۱۔۲۲ کاپس منظر اور شان نزول ہی ہے ۲۱۔۔

قریش مکہ کے مستنگرین ومشرکین کانشہ کبروغرور اور تعصب ونسل پرستی ہے گوارا کرنے

کے لئے تیار نہ تھی کہ اسلام میں داخل ہونے والے زیر دست بیکس اور مستنف مفین بھی ان کے

برابر ہو جائیں، ان کا آپ سے بھیشہ یہ تقاضار ہتا کہ آپ بلال وصہیب اور خباب و عمار رضی اللہ عنہ

کے ساتھ انہیں نہ بٹھایا کریں، بلکہ وہ تو آپ کو یہ طعنہ بھی دیتے تھے کہ رذیل وسفلہ لوگ ہی آپ

کے بیرو کار ہیں، گر آپ دار ارقم کے ان دراویش واہل اخلاص کی صحبت ہی کو پیند فرماتے اور الفقر

فزی (فقر ہی میرا فخر ہے) کا اعلان فرماتے، اگر بھی کی درویش کی ذرہ بھر بھی دل شکنی ہوگئ تو

اس معمولی کو آبی پر بھی عماب ربانی ہوا، حضرت عبداللہ بن ام مکتوم کا واقعہ اسی نوع کا ہے جے

سورہ عبس کی کی وحی ربانی ریکارڈ کرتی ہے ۲۲ے۔

دار ارقم کے دراویش و مریدان باصفاواخلاص کی معیت ہی کو ترجیج وینے اور آپ کو ان کے ترکیہ نفوس، وعظ نصیحت اور عبادت و ذکر اللہ میں ان کے ساتھ مصروف رہنے کا حکم ہوا اور بتایا گیا کہ یمی اللہ کے بندے وہ نفوس قد سیہ ہیں جو آگے چل کر نجوم ہدایت بننے والے ہیں، چنا نچہ دار ارقم سے جو بھی تربیت پاکر نکلاوہ ہدایت کا ستارہ کیا آ فتاب قیادت بن کر نکلا، یہ مناظر سیرت نبوی بھی کی عہد نبوت کے وحی ربانی کی سورت انعام اور سورت کمف میں محفوظ کر ویے گئے ہیں سامے۔

سورہ انعام کی ذکورہ بالا آیات کریمہ میں دعوت اسلامی کے ایک اور پہلو کا بھی تذکرہ ہے جس پر کفار مکہ طنز کیا کرتے تھے، آپ نے فرما دیا تھا کہ اگر قریش کے مستکبرین راہ راست پر آجائیں توعرب وعجم دین حق میں شامل ہو جائیں گے، اور جو سعاد تمند لوگ اس دعوت حق کے

علمہ دار بن گئے ہیں وہ قیصر و کسریٰ کی باد شاہتوں کے وارث بننے والے ہیں مجھے زمین کے مشرق و مغرب کازاویہ زاویہ اور گوشہ گوشہ و کھا دیا گیا ہے اور یہاں میری امت کی حکمرانی قائم ہونے والی ہے، گر قریش کے سے مستنگرین جب دار ارقم کے دراویش و فقراء کو دیکھتے تو کہتے احولاء من اللہ علیم من بیننا (کیا یمی وہ لوگ ہیں جنہیں ہم میں سے قیصر و کسریٰ کا وارث بننے کے لئے چنا گیا ہے اور انعام و فضل کامستحق گروانا گیا ہے؟) ۲۴ ۔، یمال سے وعوت اسلامی کا عالمگیر ہونا بھی ثابت ہے، کی سورت اعراف میں بھی آیا ہے کہ یا باایسا الناس انی رسول اللہ المیم جمیعا (اے انسانو! میں تم سب کے لئے اللہ کا رسول بنا کر بھیجا گیا ہوں) ۲۵۔ اس طرح سورت بونس (آیت) ، سورت سبا (آیت ۲۸) اور سورت الفرقان (آیت ۱) سے بھی واضح طور پر ابت ہوتا ہے کہ محمد رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کوروز اول ہی سے تمام عالم بشریت کے لئے رسول اور ہادی بنا کر مبعوث فرمایا گیاتھا، للذامتشرقین کابہ اعتراض باطل ٹھہرتا ہے کہ کمی عهد نبوت میں آپ کا رعوی نبوت صرف مکہ اور آس پاس کے عربوں کے لئے ہی تھااور آپ کے پیغام کا عالمگیر ہونا بعد کا خیال ہے جو ہجرت مدینہ کے بعد سامنے آیا مگر قرآن کریم کی بیہ سور تیں مکی ہیں اور دعوت اسلامی کی عالميت وعموميت پر دلالت كرتى بين، نيز قريش كاطعنه وتمسخ كه بيه فقير لوگ الله تعالى كانعام يافته ہیں جو عالمگیر تحریک کے قائد بننے والے ہیں، وعوت اسلامی کوروز اول سے عالمگیر ثابت کرتا ہے، چنانچہ اس کئے صلح عدیدیہ کے فورا بعد آپ نے دنیا بھرکی انسانیت کو دعوت اسلام دی اور شاھان عالم كو خطوط لكھے۔

### قرآن کریم

کی عہد نبوت کے دوران میں مسلم کیونی کے درمیان تصادم کے جو ہنگا ہے ہر پا ہوتے رہے ان میں سب سے نمایاں تصادم وہ تھا جو کی عمد کی درمیان تصادم کے جو ہنگا ہے ہر پا ہوتے رہے ان میں سب سے نمایاں تصادم وہ تھا جو کی عمد کی وحل وحی ربانی کے خلاف تھا، ترانہ توحید اور رد شرک کی باتیں مشرکین مکہ کے دلوں پر چیھنے والے تیروں سے بھی سخت تھیں، وہ محمد رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کی ذات باہر کات سے بچھ زیادہ عداوت و مخاص شمیں رکھتے تھے اور نہ آپ کے صدی وامانت پر کوئی انگشت نمائی کر آتھا، وہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کی تکذیب بھی نہیں کرتے تھے بلکہ قرآنی نغمہ توحید اور رد شرک ان کے لئے اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کی تکذیب بھی نہیں کرتے تھے بلکہ قرآنی نغمہ توحید اور رد شرک ان کے لئے ناقابل ہر داشت اور ناقابل قبول تھا ۲۲ ا

کتاب الله کی آیات مبار که ایک طرف تو مشر کین مکه کی احم معاندانه و مخاصمانه روش کو ریکار ڈ کرتی ہیں جو انہوں نے قرآن کریم کے متعلق اختیار کر رکھی تھی تو دوسری جانب وہ آیات

مهیں رگزار

صنادید قریش سے نجات کی سے نوازا غالبًا صورت ہیں مورہ یونس

ر گوارا کرنے بھی ان کے رضی اللہ عنم ک ہی آپ تے اور الفقر علی ہو گئی تو کا ہے جے

پ کوان کے موا اور بتایا م ہوا اور بتایا م، چنانچہ دار رسیرت نبوی رسیرت نبوی

ی ذکره می داه راسی کی در کی ت بھی ہیں جو اللہ کے اس آخری پیغام حق کی اصلیت و حقیقت کو آشکارا کرتی ہیں، ہم یہاں دونوں فتم کی آیات کا مختفر جائزہ لیس کے مگر تمام آیات کریمہ کا احاطہ و استیعاب نہ مقصود ہے اور نہ یہ ممکن ہے۔

متکبرین قریش و مشرکین مکہ کی اس جاہلانہ روش کا ایک پہلویہ بھی تھا کہ معلم انسانیت و مربی دار ارقم صلی اللہ علیہ وسلم کی زبان مبارک سے جب وہ آیات ربانی سنتے جو ان کے مشرکانہ عقائد، بت پرستی اور ان کے آباء واجداد کے موروثی توجات اور ڈھکوسلوں کو باطل ٹھمراتی اور ان کی اصلیت کا پروہ چاک کر دیتی تھیں تو اس کا ردعمل یہ ہوتا کہ وہ رسول برحق کو بھی معاذ اللہ اپنے اور اپنے آباؤ اجداد جیسا ایک جعل ساز تصور کرتے جس نے ان کی صنم تراشی کی طرح قرآن کر یم بھی گھڑ لیا ہے، اس لئے ان کا مطالبہ یہ ہوتا تھا کہ

"ایت بقرآن غیر ہزااو بدلہ بعنی اس کے علاوہ یا تو کوئی اور قرآن لے آئے اور آگر یہ نہیں ہو سکتا تو موجودہ قرآن کو ہی بدل دیجئے گر پنیمبر صادق وامین می کوجواب کے لئے تھم یہ تھا کہ!

"قل مایکون لی ان ابدلہ من تلقاء نفسی ان انتج الامایوجی الی یعنی آپ کمہ دیجئے کہ مجھے یہ زیب ہی نہیں دیتا کہ میں اسے خود بخود بدل دوں میں توبس اسی کی پیروی کر تا ہوں جو مجھ پر وحی کی جاتی ہے ۲۷ ۔ اور ان مستئیرین و مشرکین کی مزید تسلی کے لئے یہ بھی فرمادیا گیا کہ! ۲۸ ۔

"وہاکان ہذاالقرآن ان بیفتری من دون اللہ واسحی تقدیق الذی بین بدیہ و تفصیل الکتاب لاریب فیہ من رب العالمین لیعنی یہ قرآن کریم اللہ تعالی کے بغیر گھڑ کر نہیں بنایا جاسکتا بلکہ یہ تو تقدیق ہے اس کے لئے جو اس سے پہلے موجود ہے اور اس کتاب کی تفصیل ہے جس کے رب العالمین کا کلام ہونے میں کوئی شبہ نہیں "کفار مکہ قرآن کریم اور سابقہ کتب ساویہ پر ایمان لانے سے صاف ا نکار کرتے تھے (سورت سبا آیت اسما) ، آیات قرآن کو غیر موثر کرنے اور تلاوت آیات کی نبوی کو ششوں کو ناکام بنانے کی بھی کوشش کرتے تھے (سورت سبا آیت سما) اور ایک دوسرے کویوں اکساتے ناکام بنانے کی بھی کوشش کرتے تھے (سورت سبا آیت سما) اور ایک دوسرے کویوں اکساتے

"و قال الذين كفروا لا تسمعوا لهذا القرآن والغوا فيه لعلكم تغلبون يعنى كافرلوگ ايك دوسرے سے كہتے كه بيه قرآن مت سنواور اس كے پڑھنے ميں شور و غوغا كرو آك متم غالب آجاؤ" -

19!0

مخلف اجتماعات و مواقع وعظ پر جب رسول الله صلى الله عليه وسلم تلاوت آيات فرماتے تو وہ اس پيغام حق کو سحر و افتراء قرار دیتے ہوئے لوگوں سے آواز بلند کرتے ہوئے کہ یہ فخص اپنے سحر و افتراء سے تہمیں اپنے آباؤ اجداد کے فد ہب سے دور کرنا چاہتا ہے۔ وہ قرآن کریم کو سمجھی اساطیر اولین لیعنی پرانی و استانیں قرار دیتے (الانعام آیت ۲۵ الفرقان آیت ۵)، بھی اسے اف و افتراء کہتے (سورت الفرقان آیت ۲۵)، بھی اسے شاعر، کاھن اور مجنوں کا کلام قرار دیتے (سبا آیت ۸، مومنون آیت ۲۵، حجرات ۲)۔

الغرض دار ارقم کے اندر جو کتاب زندہ نصاب تدریس و تربیت، تزکیہ نفوس اور اصلاح کا نخہ کیمیااور دستور جہاں بانی قرار پایا تھا اسے قرایش کے متکبر سردار و مشرکین مختلف ناپندیدہ القاب واساء سے تعبیر کرتے تھے، در اصل وہ قرآن کریم کے اعجاز بیان اور حکمت سرمدی کی تاثیر سے گھبرا کر ادھرادھرہاتھ پاؤں مار رہے تھے، تاہم وہ نہ توقرآن کریم کے اثر کو ذائل کر سکے اور نہ اس کے کملے چینج کا مقابلہ کر سکے گر انہوں نے ضد اور ہٹ دھری کا آخری سمارا لے رکھا تھا اور سے ایک ایشان سے جے اللہ رب العزت نے بھی کھولنے کا ذمہ نہیں لیا۔

کفار مکہ کی ایک معترضانہ خواہش ہے بھی ہوتی تھی کہ قرآن کریم یک بارگی اکھا کیوں نہیں نازل ہو جاتا، وہ چاہتے تھے کہ جو کچھ آنا ہے اس کا پتہ چل جائے تاکہ اس کے بعد کوئی متعقل جوابی اقدام یا تدبیر و ترکیب نکالنا آسان ہو جائے اور اس سے بھٹہ کے لئے پیچھا چھوٹ جائے، یہ بات جمال مشرکین کی بیزاری کی دلیل ہے وہاں ان کے خوف و خدشات کی بھی غماز ہے، وہ اس بات سے ڈرتے تھے کہ آگے چل کر اس پیغام حق کے باعث کوئی ہولناک واقعہ نہ پیش آجائے یا کوئی قیامت خیز انقلابی تبدیلی نہ واقع ہو جائے (بنی اسرائیل آیت ۱۰۲، الفرقان آیت ۲۲)۔

قرآن کریم کے استہزاء و متسخر کا ایک اندازیہ بھی تھا کہ کفار مکہ سور توں کے نام لے لے کر کہتے کہ میں بقرہ لے لیتا ہوں، تو ماکدہ لے اور وہ عنکبوت پر ہی اکتفاکر لے گا، شان پیغیبر میں اس جاہانہ گتاخی کامقصدیہ تھا کہ آپ کو تنگ کیا جائے اور لوگوں کی نظر میں آیات حق کی اہمیت کم کے جائے

کی آیات ربانی میں مشرکین مکہ کے اس زعم کو بھی باطل ٹھرایا گیا کہ قرآن کریم معاذ اللہ آپ کے لئے کسی آزمائش یا شقاوت کا باعث ہوگا۔ (طرآیات ا۔ ۲) مگراس کے ساتھ ہی ہے بھی بتا دیا گیا کہ محمد رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کے لئے تو یہ کتاب زندہ قرآن علیم ایک دائمی وغیر فانی معجزہ ہے جو ہر زمان و مکان میں باتی و دائم رہے گا، اس لئے مسئکبرین قریش کا عذاب مانگنا یا معجزے طلب کرنا جاہلانہ حماقت اور ضد ہے کہ اگر یہ بوری بھی ہو جائے تو پھر بھی ہے ایمان نہیں معجزے طلب کرنا جاہلانہ حماقت اور ضد ہے کہ اگر یہ بوری بھی ہو جائے تو پھر بھی ہے ایمان نہیں

ا دوتول در نه پیر

مانیت شرکانه اوران عاذ الله

قرآن

لائيں گے۔

تاہم کی و جی رہانی نے قرآن کریم کے اصل مرتبہ و مقام اور تغیر انسانیت کے لئے اس کے حقیق کر دار کو بھی ہوئے خوبصورت و دلنثیں انداز میں واضح کر دیا ہے اور سے بھی بتادیا گیا ہے کہ سے قرآن مجید جس طرح رہانی لوح محفوظ میں ثابت و غیر فانی ہے اسی طرح قلب نبوت پر نازل ہونے کے بعد اس عالم انسانی میں بھی محفوظ و مامون رہے گا ہیں۔ پہنی محتاج نہیں ہوگی بلکہ یماں اس کر دیا گیا تھا کہ اس عالم بشری میں ہے کتاب کاغذ، قلم اور دوات کی بھی محتاج نہیں ہوگی بلکہ یماں اس کے لئے اہل علم کے سینے (صدور الذین اوتوالعلم) لوح محفوظ کا کام دیا کریں گے اس ۔ سے کتاب حق باطل کے لئے پیغام موت اور حق کے لئے آب حیات ہے، اہل ایمان کے لئے یہ شفاء و رحمت ہے مگر ظالموں کے لئے یہ خمارے کا علان ہے! ۲۳ ۔ وقل جاء الحق و زحق الباطل کان زھو قا و نزل من القرآن ماھو شفاء و رحمت ہے اور باطل بھاگ نکا ہے، باطل تو ہے ہی بھاگنے کے لئے ہم جو قرآن نازل کرتے ہے اور باطل بھاگ نکا ہے، باطل تو ہے ہی بھاگنے کے لئے ہم جو قرآن نازل کرتے ہیں وہ مومنوں کے لئے شفاء و رحمت ہے اور ظالموں ہے لئے تو مزید خمارہ ہیں وہ مومنوں کے لئے شفاء و رحمت ہے اور ظالموں ہے لئے تو مزید خمارہ ۔

ایک اور اعلان یہ بھی ہے کہ یہ کتاب زندہ جو راہ دکھاتی ہے وہی سید ھی راہ ہے اور اہل ایمان کے لئے تو سرایا بشارت و خوشخبری ہے!

"ان ہذاالقرآن يهدى لاتى ہى اقوم وييشرالمومنين يعنى يه قرآن كريم جس راسته كى نشاندہ كرتا ہے وہى توسب سے زيادہ سيدها راسته ہے اور بيہ مومنوں كو خوشخبرى ديتا ہے "- ٣٣-

کہیں ہے بھی فرمایا گیا کہ ہے ایک محکم و ناقابل تنخیر کتاب حق ہے جوایک ذات عکیم و خبر کی طرف سے نازل کی گئی ہے (سورت هود آیت ۱) اور کہیں ای مضمون کو ایک مختلف پیرا ہے بیان میں پیش کرتے ہوئے ارشاد ہوا کہ "وانک لنگھی القرآن من لدن حکیم علیم " (سورت النمل آیت کی ایعنی آپ تک بے قرآن کریم ایک رب حکیم و علیم کی طرف سے پہنچایا جارہا ہے!" وانہ لکتاب عزیز لا یاتیہ الباطل من بین ید یہ ولا من خلیفہ تنزیل من حکیم حمید" (حم البحدہ آیت ۲۲) یعنی یہ وہ غالب وعزیز کتاب ہے جس پر آگے سے اور پیچھے سے کہیں سے بھی باطل اثر انداز نہیں ہو سکتا کیونک یہ ایک حکیم حمید گئونہ من خافہ بخفظونہ من کیونک یہ ایک حکیم حمید کی نازل کر دہ ہے۔ "لے معقبات من بین ید یہ و من خافہ بخفظونہ من امراللہ" اس کتاب کے محافظ تو اس کی سامنے سے اور پیچھے سے اس کی حفاظت کرتے ہیں (سورت

الرعد آيت ١١) -

نازل کرنے والے، لیکر نازل ہونے والے اور جس پر نازل کیا گیاان سب کا پہتہ تاکر قلب انسانی کو حق الیفین ناور عین الیفین کے مقام پر پہنچا کر اطمینان و تسلی کا وافر سامان فرما دیا گیا، اور ساتھ ہی ذبان کا بھی تعین کر دیا گیا، اس لئے الفاظ و تراکیب اور اسلوب بیان بھی ایسا اختیار کیا گیا جس سے ذبان کو حلاوت اور قوت سامعہ کو شیرینی کا ایک احساس میسر آتا ہے جو بھی ختم ہونے والا نہیں ہے (سورت الشعراء آیات سامعہ کو شیرینی کا ایک احساس میسر آتا ہے جو بھی ختم ہونے والا نہیں ہے (سورت الشعراء آیات سامے 190)!

وانه انتزیل رب العالمین نزل به الروح الامین علی فلبک اتکون من المنذرین بلسان عربی مبین لعنی به قرآن کریم الله رب العالمین کا نازل کرده ہے، اسے فرشته روح الامین لیکرنازل ہواہے اور یہ آپ کے قلب اطهر پر نازل ہواہے آکہ آپ انسانیت کو خبردار کر دینے والے کا فریضہ انجام دیں، اور یہ کتاب واضح عربی زبان میں ہے! "

اس دولت یقین و اطمینان کو پخته و غیر متزلزل کرنے کا کیا خوبصورت انداز اور کتناعمه مندوبست فرمایا جارہا ہے (سورت الواقعہ آیت ۷۵۔ ۸۰) که!

فلا اقتم بمواقع النجوم وانه تقسم لوتعلمون عظیم انه لقرآن کریم فی کتاب مکنون لا کیسه الاالمطهرون تنزیل من رب العالمین یعنی سومیں (قادر مطلق) قتم کھاتا ہوں ستاروں کے ڈوبنے کی، اور اگر تہیں سمجھ ہے توبہ ایک بہت بروی قتم ہے کہ یہ عزت والا قرآن ہے۔ جو ایک پوشیدہ کتاب میں لکھا ہوا ہے اسے صرف وہی چھوتے ہیں جو پاکیزہ لوگ ہیں یہ رب العالمین کا نازل کر وہ ہے۔ "

تہرا یہ عظیم الثان کتاب : ندہ قرآن حکیم اس بات کا سزاوار نہیں کہ اس کے مقابلہ کا قدار عظیم الثان کتاب : ندہ قرآن حکیم اس بات کا سزاوار نہیں کہ اس کے مقابلہ کا

توکیا بیہ عظیم الثان کتاب زندہ قرآن حکیم اس بات کا سزاوار نہیں کہ اس کے مقابلہ کا تمام جن وانس کو چینج دے دیا جائے اور بیہ اعلان بھی کر دیا جائے کہ سب اس کے مقابلہ سے عاجز ہی رہیں گے۔ ہے۔

قل مئن اجمه عند الانس و الجن على ان ياتوا بمثل بذا القرآن لاياتون بمشله ولوكان و بعضه البعض المبعض المبعض آپ فرماه يجئ كه أكر تمام انسان اور جنات اس بات پر متفق موجائيس كه اس قرآن كريم كى مثال لے آئيں توجان لو كه وه اس جيسى كتاب ہر گزنه لا سكيں گے خواه ايك دوسرے كے مدد گار ہى كيوں نه بن جائيں۔ "

اسلام دین فطرت ہے اور اسلامی شریعت ایک ہمہ گیر اور دائمی ضابطہ حیات ہے جو ظاہر ہے توازن واعتدال کا تقاضا کرتی ہے۔ چنا نچہ دعوت اسلامی بھی انہی اوصاف سے متصف اور انہی امتیازات کی حامل رہی ہے، یہ ایک معتدل و متوازن وعوت حق ہے جو بشارت و انذار یعنی ترغیب ترہیب، امید و بیم اور وعید و خوشخبری کے دو مساوی ستونوں پر قائم ہے، تورات اور انجیل کی وعوت اسلامی کے حوالے سے یہ معلوم و مشہور تھا کہ سیدنا موسی "قانون لائے اور سیدنا سیدنا موسی "قانون لائے اور سیدنا ہے " بشارت لائے اور سیدنا ہے بشارت کا تقاضا یہ ہے بشارت لائے، قانون میں پابندیاں، سختیاں اور جکڑ بندیاں ہوتی ہیں جب کہ بشارت کا تقاضا یہ ہے کہ نہ کوئی پابندی، نہ بختی اور نہ کوئی قانونی پکڑ بلکہ کھلی آزادی اور عمومی سمولت ہوتی ہے، ظاہر ہے یہ دونوں انتائیں ہیں، دو کنارے ہیں اور دو الگ الگ روشیں ہیں جن کی سمیس الگ ایگ اور دو گفتاف راہوں پر گامزن ہونے سے عبارت ہیں۔

لیکن زندگی نہ تو دو انتہاؤں سے عبارت ہے اور نہ اس زندگی کے میدان عمل کے لئے صرف عمیں کوئی معقول بات ہے، اگر یہ دو حمیں مل جائیں تو یہ طاپ نہ صرف اعتدال اور توازن کو جمع دے گا بکد اس ملاپ سے مختلف و متنوع تعمیں پیدا ہوں گی یوں زندگی کو گئی جمیں، کئی تمیس اور کئی راستے میسر آئیں گے، یہ تعداد ایک تنوع اور رنگین کو جنم دے گی جو فطرت کا عین نقاضا ہے کیونکہ فطرت یک رخی، یک رنگی اور یکسانیت پند نہیں بلکہ تعدد الوان واطراف اور تنوع ورتگین کی حامل ہے، یہ کیفیت کی ایک انتہا پر ہونے سے پیدا نہیں ہوتی بلکہ اعتدال و توازن کی مرہون منت عامل ہے، یہ کیفیت کی ایک انتہا پر ہونے سے پیدا نہیں ہوتی بلکہ اعتدال و توازن کی مرہون منت عطاکر تا ہے۔ مجمد رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کی دعوت کا یک امتیاز ہے اور اس لئے وہ بشارت و انزار کے دو مساوی ستونوں پر آپائم و دائم ہے، یکی بات اس دعوت حق کا خصوصی امتیاز ہے اور یک ان اس کی کامیابی کی خانت بھی ہے۔ چنانچہ فرمایا گیا "وما ارسلناک الاکافتہ للنا س بشیراً و الااور نذریہ قانونی پا بندیوں سے ڈرانے والا بناکر مبعوث فرمایا ہے، سورت سباکی طرح دوسری کی والا اور ندریہ قانونی پا بندیوں سے ڈرانے والا بناکر مبعوث فرمایا ہے، سورت سباکی طرح دوسری کی صورتوں (الاعراف ۱۸۸۸) بنی اسرائیل ۱۰۵ الفرقان ۲۵، فاطر ۲۳ اور حم السجدہ ۳) میں بھی یک مومون کررو موکد وارو ہوا ہے۔

کاروان اسلام کے دار ارقم میں فروکش ہونے سے قبل وادی بطحاء کے بہت سے سعات مند فرزند حلقہ بگوش اسلام ہو کیے تھے اور اب بیہ دعوت حق خفیہ اور سری مرحلہ سے

گذرتی ہوئی اور قرابت داروں کو حق کی طرف بلانے کے مراحل عبور کرتی ہوئی فاصدع بما توم (جو حتم ہوتا ہے اسے کھول کر بیان کرتا جا ) کے مرحلے میں داخل ہو چکی تھی، قدرتی طور پر دائی حق کے سامنے عمل کے اب دو میدان تھے، ایک میدان کھلا اور عام تھا۔ جمال دعوت اسلامی مکہ کرمہ کے گلی کوچوں، داروں اور اسواق سے ہوتی ہوئی ام القری کے آس پاس کے لوگوں کو عمومی فیضان سے بہرہ ور کر رہی تھی، دعوت حق کا دوسرا میدان محدود اور خاص تھا جو سیدنا ارقم رضی اللہ عنہ کی کھلی جو بلی کے در و دیوار کے اندر جاری رہنے سے عبارت تھا، جمال اہل ایمان کی تعلیم و تربیت اور تزکیہ نفوس کا معلمانہ و پنیمبرانہ فریضہ منصی تکیل پارہا تھا، ظاہر ہے کہ ان دونوں میدانوں میں دعوت حق کا انداز مختلف اور جدا تھا، دعوت کے ان دونوں اسالیب اور الگ الگ میدانوں کے متعلق کچھ قرآنی نقوش ہمارے سامنے آئیں گے۔

اس مرحلہ میں کمی وجی ربانی داعی حق صلی اللہ علیہ وسلم کو وعظ و تذکیر اور تزکیہ نفوس کے معامانہ و پنجیرانہ عمل مقدس کی طرف متوجہ کرتی ہے اور دنیا و آخرت میں اس کے منافع و فوائد پر نظر رکھنے کا حکم دیتی ہے، وعظ و تذکیر سے تو نصیحت اور تربیت مقصود ہے مگر تزکیہ نفس بڑی گہری اور مشکل بات ہے، انسان کے باطن میں جو آلاکنیں ہوتی ہیں یا جو الجھنیں اور اڑچنیں پیدا ہوتی ہیں اور مشکل بات ہے، انسان کے باطن میں جو آلاکنیں ہوتی ہیں یا جو الجھنیں اور اڑچنیں پیدا ہوتی ہیں انہیں کبھی تو داعی حق خود محسوس کرتا اور ان سے نفس انسانی کو نجات دلاتا ہے اور بھی یوں ہوتا ہے کہ طالب تزکیہ خود کوئی اڑچن محسوس کرتا ہے اور اسے دور کرانے کے لئے داعی حق کارخ کرتا ہے چنا نچہ اس کار خیر کاسیدنا مرتی دارار قم "کواس کی اہمیت کایوں احساس دلایا گیا! قدافلح من حزی (الاعلیٰ آیت ۱۲) بلاشہ وہ کامیاب ہواجو آلاکٹوں اور الجھنوں سے پاک ہوگیا، قدا فلح میں زکاھا (الشمس آیت ۹) جس نے اپنے نفس کو پاکیزہ بنالیاوہ کامیاب ہوگیا، اور تزکیہ نفس کا سے می ممکن ہے اور اس کافائدہ اور تزکیہ نفس کا سے عمل انسان کی اپنی رضا ور غبت اور حریت عمل سے ہی ممکن ہے اور اس کافائدہ اور نفع بھی اسے عمل انسان کی اپنی رضا ور غبت اور حریت عمل سے ہی ممکن ہے اور اس کافائدہ اور نفع بھی اسے کی میں انسان کی اپنی رضا ور غبت اور حریت عمل سے ہی ممکن ہے اور اس کافائدہ اور نفع بھی اسے کی میں انسان کی اپنی رضا ور غبت اور حریت عمل سے ہی میں کے اور اس کافائدہ اور نفع بھی اسے دور کرا

" ومن تزكی فانما نبزكی تنف والی الله المصیر بعنی جو كوئی سنورے گایا پا كيزه ہو گا تواني ذات كے لئے سنورے گااور پاكيزه ہو گااور منزل تواللہ ہی كے حضور میں

ہے۔
دارار قم والے جب اپنے دل میں کوئی الجھن یا چھن محسوس کرتے تھے تو اپنے مربی حق."
کے حضور میں حاضر ہو جاتے تھے، اللہ رب العزت نے اپنے ایک ایسے ہی نیک بندے کو اپنے مربی کے حضور آتے اور سوال کرتے ہوئے دکھایا ہے اور داعی حق." کو وقتی اعراض و انقباض کی روش کے حضور آتے اور سوال کرتے ہوئے دکھایا ہے اور داعی حق." کو وقتی اعراض و انقباض کی روش اختیار کرنے پر عماب بھی فرما دیا ہے تاکہ تزکیہ نفوس کی حقیقت بھی واضح ہو جائے اور نبوت و اختیار کرنے پر عماب بھی فرما دیا ہے تاکہ تزکیہ نفوس کی حقیقت بھی واضح ہو جائے اور نبوت و

لله حيات المجرفار المحافظ الم

میدان عمل کے لئے \_ اعتدال اور تؤازن كو في جهتين ، كلي متين اور الرت كاليس قاضا ف اور شوع ورثينياك وازن کی مرہوں سے و دوام وابديت كانياز وراى كخوه بارى الماد عادر کا الا مجند ساس خزاد الم المنظمة الما المنظمة المنظ EU-30 CAGE 4 Car Car Care

رسالتِ محری " پر صداقت کی غیر فانی مرتقدیق بھی ثبت ہو جائے، فرمایا گیا۔ ۳۱۔
"تیوری چڑھائی اور منہ موڑا، اس بات سے کہ ایک نابینا اس کے پاس آیا، اور
کچھے کیا خبرہے کہ شایدوہ باطن کی البھن دور کر تا سنور تا یا نفیحت لیتا تواسے نفیحت
سے نفع ہوتا، وہ جو پروانہیں کر تا تھا سواس کو تو آپ کی فکر تھی، بھلااگر وہ نہ سنور تا یا
درست ہوتا تو آپ پر کیا آن پڑتی، اور وہ جو آپ کے پاس دوڑ تا ہوا آیا اور وہ ڈر تا تھا
تواس سے تو آپ نے تغافل برتا"

قرآن کریم بنیادی طور پر ایک کتاب وعظ و نصیحت ہے اور حضرات انبیائے کرام کا حقیق منصب بھی ہی ہوتا ہے کہ وہ وعظ و تذکیر سے انسانوں کو راہ ہدایت دکھاتے ہیں، مکی وحی ربانی میں کتاب اللہ کو موعظت کما گیا ہے۔ جو باطنی امراض کے لئے شفاء ہے۔ سے

" یا ایما الناس قد جاء تکم موعظة من رکم و شفاء لما فی الصدور اے انسانوا! تممارے پاس تممارے رب کی طرف سے موعظت و نصیحت آ چکی ہے اور سینول میں جو امراض باطن ہیں ان کے لئے شفاء ہے "
داعی حق صلی اللہ علیہ وسلم کو تھم ہوتا ہے!

"فذكر بالقرآن من يخاف وعيد (ق ٣٥) سوقرآن سے نفيحت سيجئے اسے جو ميرے ڈراوے سے ڈرے "

واعی حق کامنصب بھی ہیں ہے کہ وہ وعظو تذکیر اور پندو نفیحت سے بندگان خداکوراہ حق پر ڈالے فذکر انماانت ذکر (الغائبۃ آیت ۲۱) نفیحت فرمایئے آپ کاتو کام ہی نفیحت فرمانا ہے، فذکر ان نفیت الذکری (الاعلیٰ آیت ۹) سونفیحت یجئے اگریہ فائدہ دے تق، ان اقتباسات وحی ربانی سے ایک یہ نقط بھی سامنے آتا ہے کہ پندو نفیحت اور وعظو تذکیر صرف وہاں ہوگی جماں امید ہو کہ اس سے نفع ہو گااور یہ کہ سننے والے اس نفیحت و تذکیر کے لئے آمادہ بھی ہوں، بخلاف اس کے تبلیغ وانذار (پیغام پننچانا اور ڈرانا) عام ہے اور سب کے لئے ہے، گویا تذکیر خاص ہے اور ابلاغ و انذار تمام انذار عام ہے۔ وعظ و تذکیر دار ارقم والے اہل ایمان کی مسلم جمعیت کے لئے اور تبلیغ و انذار تمام اہل کہ واہل عالم کے لئے تھا۔

مکی وجی ربانی کی سورت نحل کی دو آیات (۹۰ اور ۱۲۵) میں دعوت اسلامی کے اصول و ضوابط اور طریقہ کار کا مطالعہ دار ارقم کی مختصر سی مسلم کمیونٹی کی معاشرتی و اجتماعی زندگی کے علاوہ اس دعوت حق کو سبحضے میں بھی مدد دے گاجو اسواق و اجتماعات عامہ کے صبر آزما مراحل سے تعلق رکھتی ہے۔

پہلی آیت اسلامی معاشرہ کے اولین امتیازی نشان یعنی ایک ذمہ دار معاشرہ جو باہمی محبت و تعادن، اخوت ومساوات اور حقوق و فرائض کے ایک متوازن اور معتدل نظام معاشرت پر قائم ہو ی واضح نشاندہی کر تا ہے ہے ذمہ وار اسلامی معاشرہ ایمان وعمل صالح کے لئے تواصی بالحق اور تواصی بالصبر (سورہ العصرا - ٣) پر عمل كرتے ہوئے ايك دوسرے كى دنيا و آخرت كى بھلائى اور غم و خوشی میں بوری طرح شرکت پر بھی کاربند ہوتا ہے، یہاں کسی ایک کو پچھ ہو جائے تواس کے سب ذمہ دار اور اس کے لئے سب بقرار ہوتے ہیں، یہ ذمہ دار اسلامی معاشرہ چھ عمرانی اصولوں پر قائم ہے جو کی وحی ربانی نے عطاکتے ہیں اور ان چھ اصولوں پر مسلسل، با قاعدہ اور منظم عمل کو داعی حق منے جہاد اکبر کانام ویا ہے (جہاد اصغر جسے قبال فی سبیل اللہ بھی کما گیاای جہاد اکبر کا ایک حصہ ہے) جماد اکبر مجموعی طور پر انسانیت کی خدمت اور انسانی معاشرہ کی دنیاوی اور اخروی بھلائی کے جامع پروگرام کا نام ہے، یماں سے بہ بات بھی واضح ہو جانی چاہئے کہ کمی وحی ربانی کی بعض آیات میں جہاد کاجو ذکر ہے وہ کوئی انو تھی یا جیرت کی بات نہیں ہے اور نہ اس میں کسی تاویل کی ضرورت ہے، اسلام کااصل جہادیمی جہاد اکبرہے، جو قیامت تک جاری ہے، جہاد اصغریا قبال فی سبیل اللہ تو اس جماد کاایک حصہ ہے، وشمنان اسلام نے تلوار کے ذریعہ اشاعت اسلام کا پراپیگنڈہ کر کے ملت اسلامیہ کو ایک خونخوار قوم کے روپ میں پیش کیا ہے حالانکہ بوقت ضرورت قبال فی سبیل اللہ ای جہاد اکبر کے ایک حصہ کے طور پر ہی فرض ہے، مومن کا جہاد اکبر تبلیغ دین کے اعلیٰ ترین درجہ سے لے کر معاشرہ انسانی کی ادنیٰ ترین خدمت تک پھیلا ہوا ہے اور قبال فی سبیل اللہ بھی اس کا ایک حصہ ہے جو بندہ مومن کو جان کا نذرانہ پیش کر کے شہادت عظمیٰ کے منصب پر فائز کر تا ہے۔

ذمہ دار اسلامی معاشرہ کاجہاد اکبرچھ اصولوں پر مبنی ہے جو امر بالعدل والاحسان اور ایتائے ذی القربیٰ کے مثبت کام کے ساتھ ساتھ نہی عن المنکر، انفحشا ء اور البغی کے منفی کام پر مشمل ہے، مجمل طور پر ان چھ اصولوں کو قرآنی اصطلاح میں امر بالمعروف اور نہی عن المنکر سے تعبیر کیا جاتا ہے، ارشاد باری تعالی ہے۔ ۳۸۔

"ان الله يامر بالعدل و الاحسان وايتاء ذى القربي وينهى عن الفونتاء والمنكر و البغى بعظكم لعلكم لعلكم لله تذكرون لعنى الله تعالى تهيس عكم دية بين عدل، احسان اور رشته داروں كو عطاكرنے كاور منع كرتے بين گندے جرائم سے تالبنديده كاموں سے اور سركشى اختيار كرنے سے "

اسی مکی سورت کی دوسری آیت ۱۲۵) میں دعوت اسلامی کے سنہرے اصول بیان فرمائے گئے ہیں جو اسلامی معاشرہ کی اصلاح کے خاص کام اور انسانی معاشرہ کو دعوت حق دینے کے عمومی

ما آیا، اور سے تقییحت نه سنور مایا روه ڈر ماتھا

بیائے کرام کا حقق یا، مکی وحی ربانی میں

> اے انسانو! اور سینوں

> الجيئ اسے ،و

ندگان فداکوراه قل بی نفیجت فرانا ؟ بی اقتباسات و حی ربانی بوگی جمال امید هوک بوگی جمال امید هوک ول، بخلاف اس کے ول، بخلاف اس کے فاص می اور ابلاغ د فاص می افزاد تمام خاور خبانج و انذار تمام کے اور خبانج و انذار تمام

عالموا کے لالا۔ ان عالود

کام دونوں کے لئے حقیقی بنیاد فراہم کرتے ہیں، فرمایا گیاہ ۳ "
"ارع الی سبیل ربک بالیکن والموعظۃ الحسنۃ و جادلهم بالتی هی احسٰ یعنی اپنے رب کے صراط متقیم کے لئے دعوت دیجئے، حکمت سے، اچھی نصیحت سے اور بحث و مجادلہ ہو تو بهترین طریقہ اپنا ہے۔ "

انیانی معاشرہ کے ذہنی درجات کے پیش نظر دعظ، اصلاح اور تبلیغ دین کے لئے بھی تمن موثر طریقے اپنانے کا تھم ہے، اصل میں یہاں داعی حق موٹ کو اس بات کی تعلی دی گئی ہے کہ راہ ہدایت اختیار کرنے والوں اور ضلالت و گراہی میں منہمک ہونے والوں کو اللہ رب العزت خوب پہنچانے ہیں، اس لئے آپ طریقہ دعوت اسلامی کے ان تین ربانی اصولوں کو اپنائے اور نتائج کو اللہ رب العزت کے سیرد کیجئے۔

وعوت حق کے ضمن میں داعی کا پختہ عقیدہ، غیر متزلزل ایمان اور اپنے دعوتی منصب کے متعلق نا قابل شکست خود اعتمادی انتہائی ضروری ہوتی ہے، اسی ضرورت کے پیش نظر کی عمد کی وحی ربانی میں داعی حق سے لئے باطنی تعلی و تسکین، ثبات اور اطمینان قلب کے متعدد نقوش ملتے ہیں چنانچہ کمیں فرمایا گیا! انک لندعوهم الی صراط متنقیم (سورت مومنون آیت ۲۳) آپ تو یقینا صراط متنقیم کے لئے انہیں دعوت دیتے ہیں اور کمیں یوں تعلی دی گئی کہ فذکر فما انت بنعمتر ک بکاهن ولا مجنون (سورت آیت ۲۹) یعنی آپ وعظون فیصحت فرمایئے، آپ اللہ تعالی کے فضل سے نہ تو کاهن ہیں اور نہ مجنول ہیں۔ "

یوں تو دار ارتم کے داعی حق اور مربی ہے مثال "کی ایک نگاہ کیمیا ساز روح بشری کایا بلیٹ دیتی تھی، عمر بن الخطا ب " کے سینہ مبارک پر صرف ایک دست اعجاز سے دنیا ہی بدل گئی تھی، ایک اکھڑ پہلوان اور ضدی سردار ایک ہی نظر میں رعب و جلال اللی کی تفییر بن گیاتھا حتی کہ شاہ ولی اللہ دھلوی رحمتہ اللہ علیہ کو بھی کہنا پڑ گیاتھا کہ "سینہ فاروق را بمنزلہ خانہ شمر کے بابمائے مختلف دارد و در ہرباب کاملی نشستہ " ناہم اہل ایمان پر توجہ خاص کا حکم بھی تھا ناکہ اس جماعت میں سے دارد و در ہرباب کاملی نشستہ " ناہم اہل ایمان پر توجہ خاص کا حکم بھی تھا ناکہ اس جماعت میں سے ہرمیدان کے لئے مردان کامل تیار ہوں اور آیک مقررہ و فت آئے تو ممولے کو شاہین سے بھی لڑا دیا جائے، فرمایا گیا فنکر کی شفع المومنین (الذریت آیت ۵۵) سونفیحت فرمایے کیونکہ آپ کی نشیحت ان اہل ایمان کو نفع دیتی ہے، پھر فرمایا گیا ۴۰۰ ۔ (کمف آیت ۲۸)

"آپ خود کورو کے رکھیے ان لوگوں کے ہمراہ جو ضبح و شام اپنے رب سے دعائیں "

" آپ خود کورو کے رکھیے ان لوگوں کے ہمراہ جو صبح و شام اپنے رب سے دعائیں کرتے ہیں، وہ اس کی خوشنو دی کے طالب ہیں، آپ کی نگاہ کرم ان سے نہ ہٹے، آپ دنیاوی زندگی کی رونق چاہتے ہیں، آپ اس کا حکم مت مانیے جس کا دل ہماری

یاد سے غافل ہو گیا اور وہ اپنی ہوس کے در پے ہے، اور بے اعتدالی اس کا کام ہے۔ "

جیسا کہ نہ کور ہوا کی عمد نبوت میں وعوت اسلامی کا ایک پہلو تو دار ارقم جیسے مقامات خاصہ میں مسلم کمیونٹی کے لئے وعظ و تذکیر اور پندونصائے سے تعلق رکھتا ہے لیکن اس کا ایک رخ عمومی بھی تھا جو قریش کے مسئنگرین و مشرکین آور ہرکہ ومہ کے علاوہ آس پاس کے انسانوں کی طرف تھا، حقیقت سے ہے کہ تبلیغ رسالت کا ہمی کام بردا مشکل اور صبر آ زما تھا۔

صادید قریش و مستکبرین مکہ کے ساتھ داعی حق صلی اللہ علیہ وسلم کا سلسلہ زاکرات و مواجهات بھی عمومی دعوت اسلامی کاایک پہلوہی تھاجس کے کئی رنگ اور متعدد اسالیب تھے، مجھی یوں ہوتا کہ داعی حق مردأ فردأ صادید قریش سے ملاقات فرماتے، دعوت دین پیش کرتے اور بلنے ماانزل الیک (جو آپ پر نازل ہوا، اسے پہنچا دیجئے) کے مطابق احقاق حق اور تبلیغ رسالت کی حجة الله البالغه کی تکمیل فرمائی جاتی، تبھی آپ ان کی بھری مجالس میں تشریف فرما ہوتے اور صراط متنقیم کی پیروی کی وعوت عام کا فریضہ انجام پاتا، تبھی آپ انہیں خود بھی جمع کرتے اور اجتماع عام میں پیغام حق سنا یا جاتا، مجھی ایسے ہو تا کہ صنادید و سنکبرین خود داعی حق کو دعوت مكالمه ديتي آكه مفاهمت كي صورت پيرا مواور اختلافات ختم مول، تبھي شكائت اور مقدمه كانداز میں بروں کی پنجایت کے سامنے دعوت اسلامی کے روعمل کے طور پر مکی معاشرہ میں پیدا ہونے والی ہنگامہ آرائی اور تصادم کوختم کرنے کی کوشش کی جاتی اور تبھی مستہزئین ومستنکرین اپنے کبرو غرور اور تعلی و سرکشی کے نشے میں کسی بہانے سے داعی اسلام کو بلاتے اور میہ کوشش کرتے کہ یا تو آپ دعوت حق سے بالکل کنارہ کش و دست بر دار ہو جائیں یا کچھ نرم موقف اختیار کریں اور مرا بنت کی صورت نکالیں تاہم ایسے تمام اجتماعات و فیلسات کا اختمام عموماً مغرور مشرکین کی طرف سے بد مزگی و بد سلوکی پر ہوتا، یا آپ کو کوئی دھمکی دی جاتی اور پائٹسنحروا ستہزاء پر

ين ان ا

دعوتی منصب کے نظر کی عمد کادی ا تظر کی عمد کادی ا حدد نقوش کے ایں ا ت ۲۵) آپ آ س می کہ فذکر الما

وح بشرى كايابك وي المنافعة في في المنافعة في في المنافعة في المناف

شروع کر دیئے، دعوت توحید میں کچھ نرمی اختیار کرنے اور لات وعزی کو کھلے عام برا بھلانہ کہنے کا مطالبہ کیا اور ساتھ ہی آپ کوزر، زن اور سرداری کابھی لالج دیا گر آپ نے یہ مطالبہ مسترد کرتے ہوئے دعوت حق جاری رکھنے کا اعلان فرمایا تو سب لوگ بر هم ہو گئے اور معاندانہ تمسخرواستہزاء براتر آئے۔

مشركين مكه نے ملت و حرمت كے بھى كچھ دھكوسلے گمر ركھ تھے جن كا تذكرہ مورہ الانعام (آیات ۱۳۲ - ۱۵۰) میں فرمایا گیاہ، وحی ربانی نے طت و حرمت کے سلطے میں ان کے ان تمام ڈھکوسلوں کو مسترد کرتے ہوئے محرمات کی نشاندہی کی ہے۔ ساتھ ہی ان دلائل کا بھی تذكره كر ديا ہے جو وہ پیش كرتے تھے لينى يہ كہ ہم نے تواسى آباؤ اجداد كوالياكرتے ہوئے پايا ہے اور سے کہ اگر اللہ تعالیٰ کو پیند اور منظور نہ ہو تا تو نہ ہم شرک کرتے اور نہ حلت و حرمت کے بیر ڈھکوسلے گھڑتے سورت الزخرف (آیات۲۰ - ۲۳) میں بھی اسی دعویٰ و دلیل کا تکرار ہے، القرطبتی (احکام القرآن ۵/۸) نے تصریح کی ہے کہ یہ دوسری دلیل بھی مستکبرین قریش کی ایک مجلس کی طرف سے پیش کی گئی جس میں ولید بن مغیرہ ، ابو سفیان بن حرب، ابو جہل اور عتبہ وشیبہ بھی موجود تھے یہاں پر وحی ربانی نے مشر کین کی کورانہ تقلید اور اتباع کی جاہلانہ روش کی حقیقی علت كى بھى واضح طور پر نشاندى كى ہے كہ ہر دعوت حق كے مقابل جو گروہ سب سے يملے اور سب سے زیادہ ڈھٹائی سے کھڑا ہو جاتا ہے وہ مترفین لعنی کھاتے پیتے گھرانوں کے بگڑے ہوئے ذھنوں کی بداوار ہو تا ہے، بیہ لوگ خود کو اور اپنے بروں کو عقل کل تصور کرتے ہوئے رسم کہن پر اڑتے اور آئین نوسے ڈرتے ہیں، دراصل ایسے لوگوں کی نظر میں اعلیٰ انسانی اقدار نہیں ہوتیں اور وہ آ دمیت کے شرف و کر امت سے بھی آگاہ نہیں ہوتے، وہ انسان کو بھی ایک جامد مشینی کر دار کا حامل یا ایک ہی قانون فطرت کے تابع کوئی جانور سمجھ بیٹھتے ہیں۔ وہ یہ بھول جاتے ہیں کہ انسان انسان ہے وہ نہ فرشتہ ہے نہ شیطان ہے بلکہ وہ توایک ایسی ہستی ہے جس نے اپنے عمل سے اپنی زندگی کو جنت یا جہنم كاروب دينا موتا ہے، حضرت انسان نه تو مختار مطلق ہے كه موت و حيات كا مالك بن بيشے اور نه مجور محض ہے کہ جانور یا پھر کے درجے پر چلا جائے، اس لئے ابوجهل وغیرہ کا یہ کمناکہ لوشاء الرحمان ماعبدناهم (كه أكر الله چاہتا تو بم ان بتوں كى پرستش نه كرتے اسم ، اور انا وجدنا آباء نا علی اسنز (ہم نے تواپے آباء کو اس راہ پر پایا ہے ۳۲ ۔ ) اور ایسے ہی دیگر جاہلانہ ولائل مشرکیس و مترفین کے پرانے چونچلے ہیں، یہ کوئی دلائل نہیں ہیں، کیونکہ اللہ رب العزت نے جمال یہ فرمایا ہے كه لوشاء المراكم اجليبن (اكروه جابتاتوتم سبكوراه راست يرلكا ديتا) وبال اس في من شاء · فلیومن و من شاء فلیکفر (جو چاہے مومن بن جائے اور جو چاہے کافر بن جائے ) کااعلان فرماکر

انیان کو جرو قدر کے درمیان والے صراط متفقیم کی وعوت بھی دے دی ہے، انسان کی پشت پر م تعمیں نہیں اس لئے وہ پیچھے نہیں دیکھ سکتا گراپنے سامنے دیکھنے کی توصلاحیت رکھتا ہے، ای لئے تو واعي حق كافرمان بحكم!

"الائمان بین الجبروالاختیار لیعنی ایمان تو جبرواختیار کے در میان ہوتا ہے" اور امام جعفر صادق "فرماتے ہیں کہ لاجر ولا قدر بل الامر بین الامرین یعنی نہ جرہے نہ قدر ہے بلکہ معاملہ دونوں کے بین بین ہے "اور کیا خوب فرمایا شاعر اسلام علامہ اقبال

> چنین فرموده سلطان بدر است که ایمال درمیان جر و قدر است

#### بجرت الى الله

الله تعالیٰ کے دین حق اسلام کے عطا کردہ اصول زندگی میں سے ایک اصول جرت بھی ہے جس کی دارار قم میں تربیت فرمائی گئی، ظلم واہتلاء سے نجات کی ایک راہ ہجرت بھی ہے، آج بھی انسان جب ماحول کے ظلم و ابتلاء اور شدید ناموافق حالات سے دو چار ہو جاتا ہے تو نجات کاراستہ جرت مکانی کی شکل میں ہی کھلا نظر آتا ہے گر اسلام کی ہجرت محض ترک مکانی سے بالکل مختلف ہے، ہجرت اسلامی دراصل ہجرت الی اللہ ہے اس میں جان و مال کی پرواکرنے کے بجائے عقیدہ و ائیان کی بقاو تحفظ اور اللہ تعالیٰ کی رضا و خوشنو دی ہی مقصود ہوتی ہے۔

سب سے پہلے بوں ہوا کہ داراالاسلام دارار قم " کے مربی بے مثال و داعی حق صلی اللہ علیہ وسلم نے اپنے جاں نثاروں کو اس گوشہ عافیت میں کاروان اسلام کی قافلہ سالاری اور قیادت کے لئے عملی تربیت دی ایک طرف آپ کی نظر عنایت سے کام کر رہی تھی اور دوسری جانب یماں تربیت پانے والے نفوس قدسیہ کی رہنمائی اور تعلیم و تربیت کا سامان کرنے کے لئے وحی ربانی تھسر مھر کر نازل ہورہی تھی اور آ ہستہ آ ہستہ ان کے دلوں کو خوف غیر اللہ کی آلائٹوں سے پاک کر رہی تھی، ظلم وشرک کی تمام تر چیرہ دستبوں کے باوصف سے کاروان اسلام تربیت کی منازل طے كرتے ہوئے دين اسلام كے معتقبل كى راہيں معين كر رہاتھا، حق كى ان راہوں ير گامزن ہونے ك وسائل مين جرت الى الله اور جماد فى سبيل الله دوائم وسيلے بين، جرت الى الله مين كر بار اور وطن چھوڑنا حتی کہ اہل وعیال کے علائق سے بھی منقطع ہونا ضروری ہے، دار ارقم کی اس تربیت گاہ میں قدرت ربانی اہل ایمان کے دلوں کو حب وطن کے بجائے حب اللہ سے آباد کرنے اور ونیاوی

عام برا بملانه كنه كا مطالبه مردركة دانه تتمنخ واستنزاء

جي کا ټذکره سوره ر کے سلطے میں ان بى ان دلائل كابحى باكرتے ہوئے إيا ت و حرمت کی دليل كاتكرارب برین قریش کی ایک جهل اور عتبه وشيبه روش کی حقیقی علت ملے اور سب ے ہوئے ذھوں کی م كس پر اڑتے اور تنس اور وه آدميت ردار كاحال يالك ان انسان جوه نه زندگی کوجت یاجتم الك بن يشي اور نه はからによる ) اور انا وجدنا آباءنا ائد دلائل شركين

そりきゃいしゃえ

والم الم

رشتوں سے آزاد کر کے اسلامی اخوت و محبت کے غیر فانی رشتوں میں منسلک کر رہی تھی تاکہ کاروان اسلامی ججرت الی اللہ کے صبر آزما مراحل اور جہاد فی سبیل اللہ کی کھن منازل آسانی اور خدہ پیٹانی کے ساتھ طے کرنے کے قابل ہو سکے۔ اسی طرح جہاد فی سبیل اللہ کی عظیم ترین ذمہ داری کے دو ہوئے ہتھیار غیر متزلزل قوت عزم و ایمان اور نا قابل شکست طاقت صبرواستقامت بیس، ساتی حق اپنے جان نثاروں کو مے توحید پلا کر رشتہ اخوت اسلامی میں پرو کر اور صبرواستقامت کی تلقین فرما کر گوشت پوست کے ضعیف البنیان انسانوں کو فولاد و آھن کے غیر متزل اور اٹل پہاڑوں میں تبدیل کر رہے تھے کیونکہ قرآن کریم کی روسے ہجرت الی اللہ اور جہاد فی سبیل اللہ کی راہ میں صبرواستقامت ازل سے بیغیرانہ طریق رہا ہے چنانچہ کتاب اللہ میں دار ارقم کی اس نبوی تربیت کاہ کے ربانی اسلوب کے متعلق بھی بوے واضح اشارے موجود ہیں مثلاً

مربی وار ارقم کو احیائے ملت ابراہیمی اور رسالات سابقہ کی مشترکہ روح اسلام کا اعلان فرمانے کے بعد منکرین حق کی پروانہ کرتے ہوئے اللہ تعالیٰ کی راہ منتقیم پر ہمت واستقامت کا حکم دیا جارہا ساسم۔

فلذلک فادع واستقم کاامرت ولا بمتع اهواء ہم وقل امنت بماازن الله من کتاب وامرت لاعدل ببیکم ، الله ربنا، و ربم لنا اعمالنا ولکم اعمالکم لا حجة بیننا و بدیکم الله عجمع بیننا والیه المصبر لیعنی سو آپ اسی صراط متنقیم کی وعوت و یجئے اور استقامت سے کام لیجئے جیسا کہ آپ کو حکم ہوا ہے، آپ ان کی خواہشوں کی پروانہ کیجئے، اور کمہ ویجئے کہ میں ہر کتاب پر ایمان لا تا ہوں جو اللہ تعالی نے نازل فرمائی ہے اور مجھے یہ حکم ہے کہ تمہارے ور میان نظام عدل قائم کر دوں صرف الله تعالی ہی ہمارا اور تمہارا رب ہے، ہمارے لئے ہمارے اعمال ہیں اور تمہارے لئے تمہارے اعمال ہیں، ہمارے اور تمہارے در میان کوئی جمت بازی نہیں ہے، اللہ تعالی نے ہی ہمیں ہیں، ہمارے اور تمہارے ور میان کوئی جمت بازی نہیں ہے، اللہ تعالی نے ہی ہمیں کیک جاکرنا ہے اور اس کی طرف لوٹ کر جانا ہے۔ "

الله رب العزت كى وحدانيت پر ايمان لانے اور كفرو شرك كى آلائنوں كو مسترد كر دينے كے بعد صبر واستقامت كا مظاہرہ كرنے والوں كے لئے ہر قتم كے خوف اور غم كى نفى فرما دى گئى ہے۔ ٣٣٠ ـ

ان الذين قالو اربنا الله ثم استقاموا فلا خوف عليهم ولا جم يحرّنون، بلاشبه وه لوگ جنهوں نے اقرار كياكه جمارارب توالله بى ہے اور پھراس پر انهوں نے خابت قدى كا مظاہره كيا تو انهيں نه تو دنيا ميں كوئى خوف ہے اور نه آخرت ميں كوئى غم ہو گا

(القاف آیت ۱۳)

بلکہ ان ابت قدم اہل ایمان کے لئے تو آسان سے فرشتے بھی قطار اندر قطار نازل ہوتے بن اور اس جمت و استقامت پر شاباش دیتے ہوئے جنت کی پرمسرت زندگی کی بشارت دیتے

ان الذين قالوار بنا الله ثم استقاموا تنزل عليهم الملائكة الانتخانوا ولا تخزنوا وابشروا بالجنة التی کنتم توعدون لینی بیشک وہ لوگ جنہوں نے سے اقرار کر لیا کہ ہمارا رب تو صرف الله بی ہے اور پھراس بات يرانهوں نے ثابت قدمی واستقامت كا مظاہرہ كياان کے پاس فرشتے نازل ہوتے ہیں اور کہتے ہیں کہ اس دنیا میں کسی قتم کاخوف نہ کرو اور آخرت میں تمہیں کسی قتم کاغم نہ ہو گا، ہم تمہیں اس جنت کی بشارت دیتے

ہیں جس کا تم سے وعدہ کیا گیاہے۔"

دین اسلام چونکہ اللہ تعالیٰ کی اس ایک شریعت غرا کا تسلسل ہے جس کی تمام انبیاء کر ام " نے تبلیغ و تلقین فرمائی اور بقول امام شاہ والی الله د هلوی کیے از مقاصد اسلام احیائے ملت ابراہیمی ہے اس کئے سیدنا ابراہیم خلیل اللہ کی متواتر اور متعدد ہجرتوں کو کمی وحی ربانی میں اجاگر کر دیا گیا تھا اور حضرت ابراہیم کے بھینیج اور اللہ تعالی کے نبی مرسل سیدنا لوط "کی زبانی ہجرت الی اللہ کے سبق سے بھی دار ارقم میں تربیت پانےوالے نفوس قد سیہ کو آگاہ فرما دیا گیا تھا تاکہ وہ ذھنی طور پر ہجرت الی اللہ کے لئے تیار ہو جائیں، چنانچہ کمی عمد نبوت کی سورت عنکبوت میں یوں ارشاد ربانی

" فامن له لوط، وقال اني مهاجر الى ربى، انه مو العزيز الحكيم لعني لوط " ان (ابراميم خلیل الله ") پرایمان لے آئے اور کما کہ میں اپنے رب کے لئے وطن چھوڑنے والا مول، بلاشبه وه زبر دست حكمت والا ب- "

کی عہد نبوت میں نور ایمان سے فیضیاب ہونے والے اور دار ارقم کی نبوی تربیت گاہ میں تعليم وتربيت بإنے والے اہل ايمان كو صبر و جمت كى تلقين اور حس عمل پر حسن تواب كايقين ولانے کے ساتھ ساتھ وحی ربانی اللہ کی سرزمین کی وسعتوں کا بھی احساس دلاتی ہے، یہ باتیں ہجرت حبشہ اور جرت مدینہ کے لئے ذہنی طور پر تیار کرنے کے لئے خفی اشارات ہیں، مکہ کی سرزمین اگر تلک ہو رہی ہے اور بے رحم مشر کانہ ماحول نے دین حق پر قائم رہنامشکل بنا دیا ہے تواللہ کی سرزمین تو بہت کشادہ اور وسیع ہے، چنانچہ اہل ایمان بندگان حق کو مخاطب کر کے فرمایا گیا۔ «قل ما عبادي الذين آمنوا اتقوار بكم الذين احسنو في مزه الدنيا حسنه" وارض الله

اور

واست انمایونی الصابرون اجرهم بغیر حساب (الزمر آیت ۱۰) یعنی آپ که دیجئے که اے بندو جو ایمان لائے ہو، اپنے پرور دگار کا تقویٰ اختیار کرو، جو لوگ اس دنیا میں حسن عمل کا مظاہرہ کریں گے ان کے لئے حسن ثواب ہے اور اللہ کی سرزمین وسیع و کشادہ ہے، یہ تو صرف صبر کرنے والے ہی ہیں جنہیں ان کا اجر بے حساب ملتا ہے۔ "

کی عمد نبوت کی وحی ربانی کی سور توں میں سے ایک سورت نحل بھی ہے اس میں بھی دو مختلف مقامات پر ہجرت الی اللہ کے متعلق ربانی اشارات موجود ہیں، اکتالیسویں اور بیالیسویں آیات میں ظلم وستم سے تنگ آکر اپنا عقیدہ وایمان محفوظ رکھنے کے لئے ہجرت الی اللہ کا فریضہ اوا کرنے والوں سے دنیا میں حسن ثواب اور آخرت کے عظیم اجر کا وعدہ کیا گیا ہے اور ان کے صبرو توکل پر وحی ربانی میں تحسین و آفرین فرمائی گئی ہے ہے ہے۔

"والذين ہاجروا في اللہ من بعد ماظلموا لنبونهم في الدنيا حنه والاجر الآخرة اكبر لوكان ليحلمون الذين صبروا وعلى رجم يتوكلون يعنى وہ لوگ جوظلم وستم اٹھانے كے بعد ہجرت الى اللہ سے سرفراز ہو گئے يقيناً ہم اسى دنيا ميں ان كے لئے احجا ٹھكانا بنائيں گے اور آخرت كا اجر تو بہت بروا ہے اگر ان كو معلوم ہو جو صبرو استقامت كا مظاہرہ كرتے ہيں اور اپنے پرورد گار پر بھروسہ اور توكل كرتے ہيں۔ "

اسی سورت کی ایک سو دسویں آیت میں ہجرت الی اللہ کا مضمون ایک اور انداز میں دوھرایا گیا ہے اور ہجرت الی اللہ کو فتنہ و ابتلاء سے نجات کاراستہ قرار دیا گیا ہے مگر اس میں صبر وہمت اور استقامت کے ساتھ جماد فی سبیل اللہ کی بھی بشارت ہے جو بندگان حق کے لئے بخشش و مغفرت اور رضا و خوشنودی کے حصول کا وسیلہ ہے ۸۸م۔

" ثم ان ربک للذین ہاجروا من بعد مافتنوا ثم جاهدوا و صبروا ان ربک من بعدها لغفور رحیم یعنی پھر بات ہے کہ تیرا رب ان کے لئے ہے جو فتنہ و ابتلاء کے بعد ہجرت الی اللہ سے سرفراز ہوئے پھر انہول نے جہاد کیااور صبرواستقامت کا مظاہرہ کیا، بیشک اس کے بعد تیرا رب یقیناً بخشنے والا مربان ہے۔ "

مکہ کے ابوجہل اور امیہ بن خلف اہل ایمان کی اذبت رسانی میں انتا کر رہے تھے،
اسلام حفرت بلال "، یاسر" اور سمیعہ وغیرہ کو اللہ وحدہ لاشریک کی عبادت کے بحائے لات وعزی کے سامنے جھکنے پر مجبور کر رہے تھے، صبرواستقامت کے بیر بہاڑ ابوجہل اور امیہ

ے جرو قراور ظلم و چیرہ دستی کو خاطر میں نہیں لارہے تھے، یاسراور سمبعہ رضی اللہ عنما تواذیت رسانی کے دوران اس راہ میں شادت عظمیٰ کا منصب پاکر اسلام کے اولین شداء کا مرتبہ حاصل کر عجم تھے، ایسے میں کمی عمد کی وحی ربانی ایک بار پھر ہجرت الی اللہ کا احساس دلانے کے لئے اللہ کی وسیح سرزمین کا ذکر کرتی ہے، صبر و توکل اور عمل صالح کے اجر عظیم کا وعدہ کرتے ہوئے موت کی پھی تلقین کرتی ہے کیونکہ جان تو فانی ہے گر شہادت عظمیٰ کا مقام غیر فانی ہے۔ ا

پرورو مو بانی کی ہے آیات بینات ہجرت الی اللہ کے واضح اشارات کے ساتھ ساتھ جماد فی سبیل اللہ کے لئے صبر واستقامت اور عزم وہمت کی تلقین بھی کرتی ہیں، یمی آیات دار ارقم میں بھی تلقین و تعلیم فرمائی جاتی تھیں اور امرہم شوری کے مطابق ہجرت کے فیصلے بھی یقیناً یہیں ہوئے ہوں گے۔

منفعفين فقرائ اسلام

طلوع اسلام کے وقت مکہ مکرمہ میں مستضعفین کاجو طبقہ موجو د تھااس میں بیتم بچے، بیوہ عور تیں، غلام، موالی یا آزاد کر دہ غلام، کسی طاقتور خاندان یا قبیلہ سے تعلق نہ رکھنے والے بے کس

ہے اس میں بھی دو سویں اور بیایسوں الی اللہ کافریفراوا ہے اور ان کے مرد

رای دنیا

ر کی سرزمین

بالم

الأخرة اكبر شانے كے كے لئے ہوجو مبرو كل كرتے

ر انداز میں دوھرایا میں صبرو ہمت<sup>اور</sup> فضن و مغفر<sup>ت اور</sup>

> من بعدها لاء تے بعد کامظاہرہ

でいるから

ے جرو قراور ظلم و چیرہ دستی کو خاطر میں نہیں لا رہے تھے، یاسراورسمبعہ رضی اللہ عنما تواذیت رسانی کے دوران اسی راہ میں شادت عظمٰی کا منصب پاکر اسلام کے اولین شداء کا مرتبہ حاصل کر چیے تھے، ایسے میں کمی عمد کی وحی ربانی ایک بار پھر ہجرت الی اللہ کا احساس دلانے کے لئے اللہ کی وسیح سرزمین کا ذکر کرتی ہے، صبرو توکل اور عمل صالح کے اجرعظیم کا وعدہ کرتے ہوئے موت کی پھی تلقین کرتی ہے کیونکہ جان تو فانی ہے گر شادت عظمٰی کا مقام غیر فانی ہے۔!

جس وهیج سے کوئی مقتل میں گیا وہ شان سلامت رہتی ہے

یہ جان تو آئی جائی ہے اس جال کی تو کوئی بات نہیں!

ذرا دیکھتے تو مکہ کرمہ کے ان مٹھی بھر فرزندان حق کو پرور دگار نے گئے پیارے انداز میں

خاطب کیا ہے اور کہا ہے کہ میرے بندو میری زمیں تو کشادہ ہے، ارشاد ربانی ہے ہیں۔

"یا عبادی الذین آمنویان ارضی واسعہ فایای فاعبدون کل نفس ذائمۃ الموت ٹم
الینا ترجون والذین آمنوا و عملوا الصالحات لنبوء نئم من الجنتہ غرفا تجری من نختها
الانمار خالدین فیما نغم اجر العالمین الذین صبروا وعلی ربیم پیوکلون یعنی اے میرے
بندو! جو ایمان سے سرفراز ہوئے ہو، بلاشبہ میری زمین کشادہ ہے، سو عبادت
صرف میری ہی کروجینے والے نفس نے موت کا تلخ گھوٹ تو چھنا ہی ہے، پھرتم
صرف میری ہی کروجینے والے نفس نے موت کا تلخ گھوٹ تو چھنا ہی ہے، پھرتم
خت کے ہمارے پاس ہی لوٹنا ہے، اور جو لوگ ایمان لائے اور نیک کام کے انہیں ہم
جنت کے جھروکوں میں جگہ دیں گے جن کے نیچ سے دریا بہتے ہوں گے، وہ ہمیشہ
وہیں رہیں گے، خوب اجر ہے کام کرنے والوں کا، وہ جنہوں نے صبر کیا اور اپنے
یور دگار پر بھروسہ رکھا۔"

پودروں کی وجی ربانی کی ہے آیات بینات ہجرت الی اللہ کے واضح اشارات کے ساتھ ساتھ جماد فی سبیل اللہ کے لئے صبر واستقامت اور عزم وہمت کی تلقین بھی کرتی ہیں، یمی آیات وار ارقم میں بھی تلقین و تعلیم فرمائی جاتی تھیں اور امرہم شوری کے مطابق ہجرت کے فیصلے بھی یقیناً یمیں ہوئے ہوں گے۔

# منتضعفين فقرائ اسلام

طلوع اسلام کے وقت مکہ مکرمہ میں مستضعفین کا جو طبقہ موجو د تھا اس میں یتیم بچے، بیوہ عور تیں، غلام، موالی یا آزاد کر دہ غلام، کسی طاقتور خاندان یا قبیلہ سے تعلق نہ رکھنے والے بے کس

و بے سہارا اوگ جو کسب معاش یا حوادث سے وادی ام القری میں چلے آئے تھے، مکہ کے صاحب روت و اغذیا لوگ انہیں اپنا محتاج تصور کرتے تھے اور بچا تھچا یا پس خور دہ کھانا بھی انہیں احمان جناتے ہوئے کھائے کو ویتے تھے، مکہ کے بڑے لوگ اور مغرور سردار انہیں پائے حقارت سے کھوکر مارنا بھی اپنے کے عار تصور کرتے تھے، ایسے اوباش لوگوں کی بھی کی نہ تھی جو انہیں چھیڑنے اور ستانے کو ایک مستقل اور دلچ پ مشغلہ تصور و کرتے تھے گر ان کا استحصال کرنے پر سب متنق تھے، وقت کے ان ناخداؤں کے ہاتھوں اس طبقہ مستضعفین کی زندگی اجیرن بن چکی تھی۔ اللہ تعالی کے ان بیکس و ب بس بندوں کے متعلق ظہور اسلام کے وقت دو نقط ہائے نظر سامنے آئے، ایک نقطہ نظر تو قریش کے اس بت پر ست اور جتالئے شرک معاشرہ کا تھا جو ان کی تحقیر و تذکیل اور استحصال واذیت رسانی سے عبارت تھالیکن دو سرانقطہ نظر مربی " دار ارقم اور یہاں گوشہ عافیت میں اسانی، اخوت و مساوات اسلامی اور خدمت خلق کے اصولوں پر بنی تھا، بید دونوں نقطہ ہائے نظر نمایاں طور بر متضاد و محتاف اور دو الگ الگ مقاصد و اہداف رکھتے تھے، ایک کا کام ان زیر دست مستضعفین کو دبانا اور کیلنا تھا جب کہ دو سرے کا مطح نظر انہیں اٹھانا اور سنبھالنا تھا۔

کتاب اللہ کی می سورہ آیات نے ان دونوں نقطہ ہائے نظر کے متعلق نہ صرف ہے کہ کچھ واضح اشارات دیئے ہیں بلکہ انہیں ہم تک نہایت محفوظ، قابل یقین اور مفصل طور پر پہنچا بھی دیا ہے، دار الاسلام دار ارقم کی جمعیت ربانی نے ان ذیر دستوں اور سنتصنعفین کو زمین سے اٹھا کر گلے سے لگا یا اور انہیں نہ صرف قریش کے عالی نسب زعماء وصنادید کے ساتھ برابر بٹھا یا اور ان کاہم پلہ بنا دیا بلکہ انہیں زعماء وصنادید بھی بنا دیا، ہے بات مکہ کے ابو جہلوں اور ابو سفیانوں کے لئے نا قابل برداشت تھی، اقبال کی خارا شگاف شاعرانہ نظر کس قدر عمیق تھی کہ اس بات کی مے تک پہنچ گئی اور مقیقت حال کو بوں آشکارا کر دیا، کعبہ شریف کے اندر ابو جہل کی روح یوں ماتم کرتی نظر آر ہی

از دم او کعبه را گل شد چراغ! نوجوانال را زدست ما ربود از قریش و منکر از فضل عرب! با غلام خویش بریک خوال نشست با کلفتان جبش در ساخت با کلفتان جبش در ساخت آبردئے دودمانے رینتند!

انو

سینه ما از محمد داغ داغ!
از بلاک قیصر و کسری سرود
مذہب او قاطع ملک و نسب
در نگاه او کیے بالا و پست
قدر احرار عرب نشنا خته
احرال با اسودال تم میختند

ایں ماوات ایں موافات انجمی است خور میں دانم کہ سلماں مزدگی است ابن عبداللہ فریشن خور دہ است رست خیرزے برعرب آور دہ است دارار قم کی جمعیت ربانی نے بت پرست اور مشرک معاشرہ کو جو نقط نظر دیا وہ بالکل نیا، انوکھااور ان کے لئے نا قابل قبول تھا، شرک و بت پرستی جب شراب نوشی اور سرمایہ پرسی کے ساتھ جمع ہو جاتی ہے تو انسانی معاشرہ ہولناکیوں کی زد میں آ جاتا ہے، فقر و افلاس کا دور دورہ اور فقراء و مضلین سے چشم پوشی، اعراض بلکہ انہیں دھتکارنا اور اذبیت پہنچانا ان ہولناکیوں کا صرف ایک پہلو مشلین سے چشم پوشی، اعراض بلکہ انہیں دھتکارنا اور اذبیت پہنچانا ان ہولناکیوں سے نکالنے کے مفلیین سے جاملی حتی ربانی نے اس بت پرست اور مشرک معاشرہ کو ان ہولناکیوں سے نکالنے کے لئے جو عملی خطوط مہیا کئے ان میں ان زیر دستوں کو بھوک اور افلاس کی اس دلدل سے نکالنا بھی شامل تھا، قرآن کریم میں طرح طرح سے انسان کو غربت اور مفلس کو بھوک سے نجات دلانے کی تاکیدی گئی اور اس کار خیر میں دل کھول کر حصہ لینے پر ابھارا گیا ہے۔

می عہد کی ابتدائی اور مخضر سور توں میں سے ایک سورت الماعون (۱-۳) بھی ہے اس کی عہد کی ابتدائی اور مخضر سور توں میں سے ایک سورت الماعون (۱-۳) بھی ہے اس کی پہنچان ہی ہے ہے کہ وہ بیتم پر رحم

نہیں کھا آا اور بیکس کو کھانا نہیں کھلا آ۔

'کیاتونے وہ شخص نہیں دیکھا جوروز جزا ویوم انصاف کو جھٹلا تاہے، سویہ وہی ہے جویتیم کو دھکے دیتا ہے اور مختاج کو کھانے کھلانے کی تاکید نہیں کر تا''

بو یہ ووصے رہا ہے ور میں کے لئے جوش دلانااور آمادہ کرنا خاص قرآنی اسلوب ہے،
کھانا کھلانے کی تاکید کرنا یا اس کے لئے جوش دلانااور آمادہ کرنا خاص قرآنی اسلوب ہے،
جس میں خود دوسروں کو کھلانا بدرجہ اولی شامل ہے اس لئے کہ دوسروں کو اس پر آمادہ کرنا اس
وقت ہی موزوں ہو سکتا ہے جب کوئی پہلے خود اس کار خیر کو انجام دیتا ہو، چنانچہ کمی عمد نبوت کی چند
اولین سور توں میں سے ایک سورت الحاقہ (آیات ۳۳ – ۳۷) میں بھی کی بات اسی انداز میں
اولین سور توں میں سے ایک سورت الحاقہ (آیات ۳۳ – ۳۷) میں بھی کی بات اسی انداز میں
بیان فرمائی گئی ہے، جہاں اپنے اعمال کی شامت میں گرفتار اور عذاب دوزخ کے مستحق کے متعلق
فرمایا گیا ہے کہ اسے یہ سزا اس لئے مل رہی ہے کہ یہ مخاجوں کو کھانا کھلانے کے نیک کام پر نہیں

جار ہا ھا۔
" یہ شخص وہ ہے جو عظمت والے اللہ جل شانہ پر ایمان نہیں لا ہا تھا اور مسکین کو
کھلانا کھلانا کھلانے کی ٹاکید نہیں کر ہا تھا اس لئے آج اس کا کوئی مخلص دوست نہ ہو گا، اس
کی خوراک زخموں کا دھوون ہو گا جو گنگاروں کی خوراک ہے۔ "
یہ نقطہ قابل توجہ ہے کہ وحی ربانی اللہ جل شانہ پر ایمان لانے کو مسکین کو کھانا کھلانے کی
تاکید کرنے کے ساتھ ذکر کیا گیا ہے جس سے اس کار خیر کی اہمیت کو اجا گر کرنا مقصود ہے۔

ماحب احمان ت سے

ئيرُك متفق

ر تعالی ، ایک

م اور

ي مين

سامی،

ان کو

3.

) دیا

الم

اور

Si

رذیل پاس آ میا -اسلام سیا -

کی دور کی بالکل ابتدائی سورتوں میں سے ایک سورت مدثر بھی ہے اس کی آیات بیالیس تا چوالیس میں عذاب دوزخ کا سبب مختاجوں کو کھانا نہ کھلانا بنایا گیا ہے چنانچہ ارشاد ربانی اس طرح ہے (اصحاب یمین جنت میں ہوں گے اور اہل جہنم سے بوچھیں گے)

د متہیں دوزخ میں کس بات نے جا پھینکا ہے؟ وہ کمیں گے کہ ہم نماز نہیں پڑھتے ہے اور عمان نہیں کو کھانا نہیں کھلاتے تھے! "

سورت الفجر ( 14/20 – 10) میں یہ فرمایا گیا ہے کہ نعمت اور مصیبت دونوں بندگان خدا کے لئے آزمائش ہیں، اللہ تعالی جب اپنے بے پایاں انعامات سے نواز تا ہے تو یہ بھی بندہ کی آزمائش ہوتی ہے کہ آیا وہ اللہ تعالی کاشکر گزار بندہ بنتا ہے یا نہیں، اور جب وہ افلاس و تنگ دستی میں کی کو جتلا کر تا ہے تو یہ بھی ایک آزمائش ہے کہ آیا بندہ صبر ورضا کے امتحان میں پورا اتر تا ہے یا نہیں، گویا دولت کی فراوانی، خوشحالی اور عارضی عیش و آرام اللہ تعالیٰ کے ہاں مقبول و معزز ہونے کی گویا دولت کی فراوانی، خوشحالی اور عارضی عیش و آرام اللہ تعالیٰ کے ہاں مقبول و معزز ہونے کی علامت نہیں ہے اس طرح غربت و افلاس اور تنگ دستی بھی اللہ تعالیٰ کا عتاب یا ناراضگی سے عبارت ہر گزنہیں ہے، تاہم شک دستی و افلاس کا ایک سبب یتیم کی تکریم نہ کرنا اور محتاج کو کھانا نہ عبارت ہر گزنہیں ہوتا ہے۔ ۵۰۔

"اور جب الله تعالی بندے کو آزمائش میں ڈالتاہے اور اس کارزق تک کر دیتاہے توانسان کہتاہے کہ میرے رب نے میری اہانت و تذلیل کی ہے، خبر دار س لو کہ بیہ اس لئے ہے کہ تم یتیم کی عزت و تکریم نہیں کرتے تھے اور محتاج کو کھانا کھلانے کی تاکید نہیں کرتے تھے۔ "

عرب کابت پرست اور مشرک انسان مال یتیم کولقمہ تر تصور کر تا تھا کی عہد کی وحی ربانی میں اس رسم فتیج کے خلاف بھی اعلان جنگ ہوا اور اسے حرام قرار دیا گیا، سورہ انعام (۱۵۲/۱) اور سورہ بنی اسرائیل (۱۳۴/۱۷) کی ایک جیسی آیات متشابهات میں جن اشیاء کو صریحاً حرام قرار دیا گیا ہے ان میں یتیم کا مال کھانا بھی شامل ہے۔

" يتيم ك مال ك قريب بهى مت جاؤيهال تك كه وه جوان مو جائز مار جائز مد تك خرج كر سكة مو- "

حق کی آواز پر سب سے پہلے لبیک کہنے والے ہیشہ غریب ہوتے ہیں، سیدنانوح علیہ السلام قدیم ترین زمانوں میں ہوئے ہیں، سورہ هود (۲۵/۱۱) میں واضح طور پر ندکور ہے کہ ان کی قوم کے مغرور اکابر کو تحریک نبوی پر میں اعتراض تھا کہ ان کے پیرو کار پنج اور غریب لوگ ہیں، وہ طعنہ زنی کرتے ہوئے کہ ہماری قوم کے وہی لوگ تیری پیروی کرتے ہیں جو بظاہر ہم میں سے پنج اور

رذیل دکھائی دیتے ہیں، صناد ید قریش بھی یہی گئتے تھے کہ ہم آپ کی بات سنیں توکیے سنیں آپ کے پاس تورذیل لوگ ہی ہیں ہی ہوتے ہیں ہم ان کے برابر تو نہیں بیٹھ سکتے، نبی صلی اللہ علیہ وسلم کو کی وی ربانی میں ایک سے زائد مرتبہ عتاب کرتے ہوئے اس روش کو بر داشت کرنے سے منع فرمایا گیا ہے، سورہ انعام (۲/۱۸) اور سورہ کمف (۲۸/۱۸) کی آیات میں یکساں انداز میں فقرائے اسلام کو چھوڑ کر اغنیائے قریش سے نداکرات اور ان کی ہدایت کے لئے بے قرار ہونے سے منع کیا گیا ہے، سورہ انعام میں ہے۔

"اور مت دور کیجئے، ان لوگوں کو جو صبح و شام اپنے رب کی رضا چاہتے ہوئے اس سے دعائیں کرتے رہتے ہیں، نہ توان کے حماب میں سے کچھ آپ پر ہے اور نہ آپ کے حماب میں سے کچھ آپ پر ہے اور نہ آپ انساف لوگوں میں سے کچھ ان پر ہے کہ تو انہیں اپنے سے دور کرنے گئے اور بے انساف لوگوں میں سے بعض کو بعض کے سبب انساف لوگوں میں سے بعض کو بعض کے سبب آزمائش میں ڈالتے ہیں تاکہ وہ یوں کہیں کہ کیا ہم میں سے میں لوگ ہیں جن پر اللہ تعالیٰ نے اپنا فضل فرمایا ہے؟ کیا اللہ تعالیٰ اپنے شکر گزار بندوں کو اچھی طرح جانے والا نہیں ہے؟"

سوره کهف میں اسی مضمون کو ذرا مختلف انداز میں بیان کیا گیا ہے۔!

"اور روکے رکھیے خود کو ان لوگوں کے ہمراہ جو اپنے پرور دگار کی رضاو خوشنودی

کے لئے صبح وشام پکارتے رہتے ہیں اور آپ کی نگاہ کو ان سے ہٹنا نہیں چاہئے، آپ
دنیاوی زندگی کی رونق و زینت چاہتے ہیں، آپ اس شخص کی بات مت مانیے جس
کے دل کو ہم نے اپنی یاد سے غافل بنا دیا ہے اور وہ اپنی نفس پرستی کا غلام ہے، حد
میں نہ رہنا اس کا کام ہے "

یں عہرہ میں اس بی میں است کے سادید قریش جن میں امیہ بن طف اور ولید بن علامہ آلوی نے صراحت سے لکھا ہے کہ صنادید قریش جن میں امیہ بن طف اور ولید بن مغیرہ وغیرہ بھی شامل تھے اس بات کے لئے تیار نہ تھے کہ خباب بن ارت، بلال، عمار اور صهیب مغیرہ وغیرہ بھی شامل تھے اس بات کے ساتھ بیٹھ کر اللہ تعالیٰ کا کلام سنیں۔ ۵۔
رضی اللہ عنہم جیسے فقرائے اسلام کے ساتھ بیٹھ کر اللہ تعالیٰ کا کلام سنیں۔ ۵۔

ل آیات بیالیس ما اد ربانی اس طرح

色りし

نول بندگان خدا بندہ کی آزمائش پر تی میں کسی رتاہے یا نہیں، معزز ہونے کی ابناراضگی سے

> ناہ کہ یہ نے ک

کی وحی ربانی (۱۵۲/۲) اء کو صریحاً

عاز

کی علیہ السلام ن کی قوم کے وہ طعنہ زنی ماستے پنج اور ابو جمل بین، آر

زير د

مغر ر-

به کر ا-

A 1:1 A

נו ון

حضور صلی الله علیہ وسلم نے ان سے اعراض کیا تواس پر الله تعالی نے اپ رسول محور میارے عالب کیا جو سورہ عبس ( آیات ۱ - ۱۰) میں یوں ریکار ڈھوا ہے۔

"اس نے تیوری چڑھائی اور منہ موڑا کہ اس کے پاس ایک اندھا آیا، اور بھلا تجھے کیا خرکہ شاید وہ سنور نایا سوچنا چاہتا ہو تاکہ یہ جھنا اس کے کام آئے، رہاوہ جو پروا نہیں کر تاسواس کی تو آپ فکر ہیں گئے ہوئے ہیں اور اگر وہ پاکیزہ نہیں بنتا تو آپ پر کیا ذمہ داری ہے اور وہ جو دوڑ تا ہوا تیرے پاس آیا تو اس سے تو تو نے تغافل برتا، خبر داریہ نفیحت ہے، پھر جو چاہے اسے بڑھے!"

الله رب العزت نے اس عاب کوایک سبق آ موز نصیحت فرمایا ہے، کیونکہ یہ بات ایک لحاظ سے صادق وامین صلی اللہ علیہ وسلم کی نبوت پر مہر تقدیق بھی ہے، کون ہے جواپی کو آھی کو یوں گوارا کرے کہ اسے قرآن کریم جیسی کتاب میں بھیٹہ کے لئے محفوظ کر دیا جائے ؟ ظاہر ہے یہ قرآن کے نازل کرنے والے نے اپنے حبیب صادق وامین "کو یوں پیارے انداز میں عاب کرکے اپنے کام حق میں بھیٹہ کے لئے محفوظ کر دیا ہے، ابن کیٹر ۵۲ سے لکھا ہے کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم ابن ام مکتوم کو بھیٹہ ان الفاظ میں خوش آ مدید کتے تھے! مرحبا تبنی عاتبی فیہ ربی (جس کے بارے میں میرے مولی نے مجھے عاب فرمایا میں اسے خوش آ مدید کہتا ہوں)۔

مستنعفین و فقرائے اسلام کے حوالے سے دو اور آیات کریمہ کا مطالعہ بہت ضروری اور مفید ہوگا، اس سے دار الاسلام دار ارقم میں مشغول ذکر و فکر اور زیر بربیت چھوٹی ہی جمعیت ربانی کے متعلق مسئیرین قریش کے موقف اور نقطہ نظر کو سجھنے میں بھی آسانی ہوگی، سورت ص (آیات ۲۲ - ۲۲) میں صنادید قریش کے آتش دوزخ میں ڈالے جانے کے تذکرہ کے بعدان کی باہم گفتگو کو نقل کیا گیا ہے، ارشاد باری تعالی ہے۔

"و قالوا مالنا لانری رجالاً کنا نعدهم من الاشرار اتخذنا ہم سخریا ام زاغت عنم الابصار ان ذلک لحق تخاصم اہل الناریعنی وہ کہنے گئے کیا ہو گیا ہے ہمیں، وہ لوگ نظر نہیں آتے جنہیں ہم شرپند شار کرتے تھے ہم نے انہیں یو نئی ہمسخر کانشانہ بنالیا تھا یا ہاری آئھیں ان سے ہٹ گئی ہیں؟ بلاشبہ اہل دوزخ کا یوں جھگڑنا ہر حق ہے۔ "

علامہ آلوی نے روح المعانی میں ذکر کیا ہے کہ کفار مکہ فقرائے اسلام کو رذیل و حقیر جانتے سے اور ان کائمسنح اڑاتے سے، جیسے حضرت صہبب رومی، بلال حبثی، خباب اور عمار رضی الله عنهم، وہ انہیں رذیل و کمتر تصور کرتے ہوئے یا اپنے آباء واجداد کے ندہب کے خلاف ہونے

ے باعث انہیں شریبند قرار دیتے تھے ۵۳۔، قرطبتی (احکام القرآن) نے لکھا ہے کہ جنم میں ابو جمل پوچھے گا کہ بلال «کدھرہے؟ صہیب « و عمار «کماں ہیں کیا وہ سب جنت الفردوس میں ہیں، آہ! کتفاعیب لگتا ہے ابو جمل کے لئے! اس کا بیٹا عکر مہ، بیٹی جو ریبے، اس کی ماں اور بھائی سب مشرف بہ اسلام ہوئے مگر ان کے نصیب میں اسلام نہ تھا! ۵۳۔ "

و نور اضاء الارض شرقا و مغربا وموضع رجلی منه اسود مظلم!

ایک نور تھا جس نے مشرق سے مغرب تک روئے زمین کو روشن کر دیا تھا گر میرے پاؤں والی جگہ اس سے محروم رہی جو ای طرح کالی اور تاریک ہے! "

زیر دست و بے کس فقرائے اسلام کو کھانا کھلانے کی تاکید پر قرایش کے ان مستکبرین کار دعمل بھی بجیب اور افسوس ناک ہوتا تھا، سورہ لیلین (آیت ہے) میں اللہ تعالی فرماتے ہیں!

"واذا قیل لہم الفقوا ممارز دیکم اللہ قال الذین کفروا للذین امنوا أنطعم من لویشاء اللہ اطعمہ ان انتم الا فی ضلال میین یعنی اور جب ان سے کما جائے کہ جو پچھ اللہ

تعالیٰ نے تہیں رزق دے رکھا ہے اس میں سے خرچ کرو، توبیہ کافرلوگ مومنوں سے کہتے ہیں کہ ہم کیوں کھلائے۔ تم سے کہتے ہیں کہ ہم کیوں کھلائیں ایسے کو کہ اگر اللہ تعالیٰ چاہے تواسے کھلائے۔ تم لوگ تو صریح گمراہی میں ہو۔ "

یہ آیت کریمہ کی عمد نبوت میں فقرائے اسلام کے متعلق مستکیرین قریش، زناد قد اور مغرور مشرکین اغذیاء کے طرز عمل اور سلوک کو واضح کرتی ہے، مشرکین مکہ نے جو ڈھکوسلے گئر رکھے تھے ان میں سے ایک یہ بھی تھا کہ وہ اپنے معبودان باطل کے لئے جو نذریں مانتے تھے ان میں سے ایک یہ بھی وقف رکھتے تھے، جب مکہ مکرمہ کے زیر دست صلقہ بگوش اسلام ہو گئے اور مسلمان ہونے والے غلاموں کو سیدناصدیق اکبر رضی اللہ عنہ نے قیمت اواکر کے آزاد کو اور مسلمان ہونے والے غلاموں کو سیدناصدیق اکبر رضی اللہ عنہ نے قیمت اواکر کے آزاد کو اور مسلمان ہونے والے غلاموں کو سیدناصدیق الکبر صنی اللہ عنہ نے قریش سے یہ کماکہ اپنی مال و دولت میں سے جو حصہ تم نے فی سبیل اللہ وقف کر رکھا ہے اس میں سے ہمیں بھی کھانے کو دوگر مشرکین نے افکار کیااور کماکہ تم جب اللہ پر ایمان لے آئے ہوتو کھانابھی ای سے لو کھانابھی ای سے لو کہ اللہ اسلام اعلانے کہ وقد کہ روزی رساں تو جے اللہ نہیں دیتا ہم اسے کیوں کھانے کو دیں گے، اہل اسلام اعلانے کہتے تھے کہ روزی رساں تو اللہ ہے ، اس پر مشرکین مسنح اور اسنہ زاء کرتے ہوئے کہتے کہ تممارا روزی رساں جب اللہ تعالیٰ ہے، اس پر مشرکین مسنح اور اسنہ زاء کرتے ہوئے کہتے کہ تممارا روزی رساں جب اللہ تعالیٰ ہے، اس پر مشرکین مسنح اور اسنہ زاء کرتے ہوئے کہتے کہ تممارا روزی رساں جب اللہ تعالیٰ ہے، اس پر مشرکین مسنح اور اسنہ زاء کرتے ہوئے کہتے کہ تممارا روزی رساں جب اللہ تعالیٰ ہے تو پھر اس سے ماگو حمیس دے گاہم کیوں دیں؟

اور بھلا تھے رہاوہ جو پروا تو آپ پر کیا تعاقل برتا،

6116-4.5°

کہ یہ بات ایک لحاظ اپنی کو تاصی کو یوں افکار ہے یہ قرآن مثاب کر کے اپنے مالٹہ علیہ مربی (جس کے مربی (

لعه بهت ضروری چھوٹی سی جعیت گی، سورت. ص مے بعد ان ک

> ت عنهم ه لوگ انه بنالیا نا بر حن

اورذیل و فقیر عادر فنی ابن عباس فی کا قول سے ہے کہ کہ میں کچھ طحد اور زندیق لوگ سے اگر انہیں فقراء و مراکین کو صدقہ و خیرات دینے کے لئے کہا جاتا تو شمنے اڑاتے اور کتے سے کہ مسلمانوں کے نزدیک تو ہربات اللہ تعالیٰ کی مشیت کے تابع ہے تو جب وہ انہیں غربت و افلاس سے مارنا چاہتا ہے تو ہم اللہ کی مشیت میں وخل دینے والے کون ہوتے ہیں، بعض روایات میں سے بھی ہے کہ حضرت ابو بکر فی جب ان فقرائے اسلام پر خرج کرتے تو ابو جہل جینے لوگ طعنہ ذنی کرتے اور تمسخو اڑاتے ہوئے کہ کہ ابو فقرائے اسلام پر خرج کرتے تو ابو جہل جینے لوگ طعنہ ذنی کرتے اور تمسخو اڑاتے ہوئے کہ کہ ابو قائن ہو جائے گا، اللہ تعالیٰ جب انہیں غربت و افلاس سے مارنا چاہتا ہے تو ان کی مدد سے اللہ کی مشیت میں و خل اندازی کیوں کرتا ہے؟

قرآن کریم (سورت نحل آیت اے) نے کفار کی اس روش کو کفران نعمت سے تعبیر کیا ہے اور بتایا ہے کہ اللہ کی حکمت یہ ہے کہ وہ مال و دولت کے لحاظ سے سب کو یکسال نہیں رکھتا مگر جو صاحب ثروت اپنے زیر دستوں کو اپنی دولت میں شریک نہیں کرتے اور انہیں کھانے پینے میں اپنے برابر تصور نہیں کرتے وہ مجرم اور ناشکرے ہیں!

کی وحی ربانی نے اہل ایمان کولقمانی وصیت کی زبان میں یہ سمجھا دیا تھا کہ کوئی چیز جمال بھی ہوجو مخلوق کے مقدر میں ہے وہ ہر صورت میں مل کر رہے گی (سورت لقمان ۱۷)

"انھا ان تک مثقال حبتہ من خردل فتکن فی صخرۃ اوفی السموات اوفی الارض یائت بمااللہ، ان اللہ لطیف خبیر یعنی اگر کوئی چیز رائی کے دانہ کے برابر ہو، خواہ وہ کسی پتھر میں ہو، یا آسانوں میں ہواللہ تعالی اسے لاحاضر کرے گا، بیشک اللہ تعالی لطیف و خبیر ہے۔ "

## سابقین اولین کی جماعت

یہ تصویر تو وہ ہے جو مستفت عنین و فقرائے اسلام کو مکہ مکر مہ میں اس وقت کے مشرک و
بت پرست اور غربت و امارت میں بنے ہوئے جائل معاشرہ میں انفرادی طور پر اور ان کے حقوق
کے لئے دعوت اسلامی کے عمومی جہاد کو پیش کرتی ہے مگر اس انفرادی تصویر کے علاوہ وار ارقم کی
مخضری مسلم کمیونٹی کی ایک اجتماعی تصویر بھی ہے جس کے نقوش تاریخ و سیرت کے علاوہ کی عمد کی
وحی ربانی میں بھی تلاش کئے جاسکتے ہیں، یہ نقوش اس جمعیت کے ہیں جو آگے چل کر اللہ کی اس
کتاب میں مہاجرین وانصار کے رنگ میں سامنے آنے والی تھی جو "اشداء علی الکشار" بھی تھی اور
"ر جماء ببنہم" بھی تھی، وہی جمعیت جے بھرت کے بعد مواضات کی لڑی میں ایک بار پھر برویا جانا

ر الول والول نا قابل سے،

دارالا جعیت مرکز

نظام

مد مد

سی

4)

تھا کیونکہ موافات مدینہ سے پہلے موافات کہ میں تو صرف کی عمد میں حلقہ بگوش اسلام ہونے والوں کو اپنے اپنے قبائلی علائق اور رشتوں سے کاٹ کر اسلامی اخوت کے پاکیزہ، غیر فانی اور والوں کو اپنے اپنی علائق اور رشتوں سے کاٹ کر اسلامی اخوت کے پاکیزہ، غیر فانی اور ناقابل شکست رشتہ میں مسلک کیا گیا تھا گرہم یماں مدنی عمد کے اسلامی معاشرہ کی بات نہیں کریں گئی مملم جمعیت سے متعلق ہو گی جو مکہ عرمہ کے وار الاسلام دار ارقم میں فروکش تھی ہے جو بلی اس وقت دار الاسلام کملاتی تھی، جو اسلام کا گھر، مسلم جمعیت کا معاشرتی واجتماعی مرکز، ابل اسلام کی پناہ گاہ اور تربیت گاہ بلکہ عبادت گاہ بھی تھی، اس مرکز میں فروکش ہونے والی مسلم کمیونٹی میں امیروغریب اور آقاو غلام کا کوئی انتیاز نہ تھا بلکہ اس کا بر کھنا ہونا تھا، یماں عرفادوق میں کو بیہ سکھایا گیا تھا کہ وہ بوں کما کریں کہ "ممارے سردار ابو بکر صدیق" نے ہمارے سردار بابل حبثی می کو آزاد کر ایا ہے!" دار ارقم کی بیہ اخوت اور مساوات ہی تھی جس نے ابو جہل کے قلب و جگر کو جلا کر جسم کر دیا تھا اور صاد یہ تریش لرزہ پر اندام ہو گئے شے کہ غلاموں اور زیر دستوں کو اٹھا کر آقاؤں اور سرداروں کے ہم پلہ کیا جارہا ہے! بقول اقبال!

نکته شرع مبیں ایں است و بس کس نبا شد درجماں مختاج کس!

کی وحی ربانی کی سورتوں میں دار الاسلام میں فروکش اہل اسلام کو پہلی مرتبہ یہ بتایا گیا کہ شرع اسلام وہ ازلی و ابدی دین ہوت ہے اور یہ دین حق وہ ازلی و ابدی دین ہے جو آ دم و نوح سے شروع ہو کر ابراہیم خلیل اللہ، موسیٰ کلیم اللہ اور عیسیٰ روح اللہ علیم السلام سے ہوتا ہوا محمد رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم تک پہنچ کر عروج و کمال کو پہنچا ہے۔ ۵۵۔

الله من الدين ماوصى به نوحا والذى او حينا اليك وما وصبنا به ابراجيم و دشرع لكم من الدين ماوصى به نوحا والذى او حينا اليك وما وصبنا به ابراجيم و موسى! وعيسى ان اقتيموا الدين ولا سفر قوا فيه كبر على المنشركين ما مدعوهم اليه، الله يحتبى اليه من يثاب من ينب يعنى اله مسلمانو! تهمار هم لئے اس في دين وه بنايا ہے جس كى اس في نوح "كو وصيت فرمائى تقى اور وہى ہم في آپ كى طرف وحى كے ذريعه پهنچايا ہے اور ابراجيم "، موسى " اور عيسى "كو بھى اسى كى طرف وحى كة دين كو قائم كر و اور اس ميں تفرقه مت والو، مشركين كو بهت وصيت كى تحى كه دين كو قائم كر و اور اس ميں تفرقه مت والو، مشركين كو بهت بوجيل لگاہے جس كى آپ انہيں دعوت ديتے ہيں اور الله تو جے چاہتا ہے اپنے لئے چن ليتا ہے اور اپني را ہو بھى اسے دكھاتا ہے جو اس كى طرف مائل ہوتا ہے! "

راء و مما کین بیک تو بربات لند کی مثیت ر " جنب ان کئے کئے کہ ابو بھی مفل و بھی مفل و

> تعیرکیاب رکھا گرجو نے میں اپنے

يزجمال بھی

89

ر شرک د مقوق دار ار قم ک می عدک

بعني تقى ادر

دین اسلام پر عمل کرنے والے ازل سے ابد تک ایک ہی امت ہیں اور تم اے فروکشان وار الاسلام داراتم ای شرع پر عال اور ای دین کے حال ہونے کے طفیل ای امت کا حصہ اور اسلام داراتم اس شرع پر عال اور ای دین کے حال ہونے کے طفیل ای امت کا حصہ اور اسلام ہو۔

ای بات کو ذرا سے فرق کے ساتھ سورہ المومنون (آیت ۵۲) میں یوں دھرایا گیا۔
"واُن بنرہ امتکم امتر واحدہ وانا رہم فاتقون لینی بلاشبہ سے تمہاری امت ایک ہی
امت ہے اور میں ہی تمہار ارب ہوں، سومیرا ہی تقویٰ اختیار کرو"

ای طرح و حی ربانی دار ارقم میں فروکش اس مخفر سی مسلم جمعیت کو اپنے شاندار ماضی اور قابل فخر آماری سے جوڑ کر اس کی جڑوں کو مضبوط اور اس کے عزم و ارادے اور خود اعتمادی کے لئے تقویت کا سامان کرتی ہے، اس عزم و ایمان کی روشنی میں چلنے والی جمعیت اور امت نہ بھٹک سکتی ہے، نہ اسے متزلزل کیا جا سکتا ہے اور نہ اس کاراستہ روکا جا سکتا ہے۔

وار ارقم اہل ایمان کے لئے ایک تربیت گاہ بھی تھی اور عبادت گاہ بھی، کاروان اسلام کی پہلی منزل کی حیثیت سے اہل ایمان کے سابقین اولین کی تربیت بھی یماں ہوئی اور عبادت و ذکر اللہ کامقدس و مبارک کام بھی یماں انجام پایا، ان اہل ایمان کا تربیت نصاب قرآن کریم تھا اور نبوت کی زبان مقدس ان کی معلم تھی، مکی وحی ربانی میں اس کے متعلق نقوش و اشارات پائے جاتے زبان مقدس ان کی معلم تھی، مکی وحی ربانی میں اس کے متعلق نقوش و اشارات پائے جاتے

قرآن کریم اس وقت بھی ایک کتاب تھا جب تک وہ لوح محفوظ میں تھا اور جب جریل امین اسے رسول صادق و امین علیہ السلام کے قلب اطهر پر نقش کرنے کے لئے لے کر نازل ہوتے رہے تواس وقت بھی یہ کتاب ہی تھی اور آج اہل ایمان کے سینوں میں محفوظ ہو کر بھی یہ کتاب ہی ہے ، ازل سے ابد تک یہ اللہ کا کلام کتاب ہی کتاب ہے بلکہ الکتاب ہے ، سورہ اعراف میں اس وستور حیات کو جہاں وسیلہ تبلیغ وانذار قرار دیا جارہا ہے وہاں اہل ایمان کے لئے یمی کتاب ذکر و نفیحت کا نصاب بھی قراریا رہی ہے۔ ۵۲۔

"المص كتاب انزل اليك فلا يكن فى صدرك حرج منه لتنذربه وذكرى للمُومنين ليعنى بيه قرآن كريم وه كتاب ہے جو آپ پرنازل كى گئى ہے، سواس كے متعلق آپ كے دل ميں كوئى تنگى نہيں مونى جائے تاكه اس كے ذريعه انسانيت كوخوف خدا دلائيں

قرآن ہوتوء توعرثر

اس ر ذمه

رجمه

وا<u>۔</u> کے

بھائی رحیم

4

نواز بطی

ساب

اور مومنوں کے لئے تو یہ کتاب ذکر ونفیحت ہے۔"

وار ارقم وارالاسلام كا گوشه عافیت ہو، رحمة للعالمین صلی اللہ علیہ وسلم معلم و مربی ہوں،
قرآن کریم جیسا پاکیزہ نصاب تعلیم ہواور سابقین اولین اہل ایمان کی مخصر سی مسلم جمعیت سیکھنے والی ہوتا عباوت و ذکر اللہ اور تعلیم و تربیت کا کیالطف ہو گا؟ اگر یمال بھی دولت سکون واطمینان نہ ہو توعش و فرش پر اور کمال ہوگی، سورہ الرعد (آیات ۲۷ – ۲۸) میں یوں فرمایا جارہا ہے۔
"ان اللہ بیضل من بیشاء و بہدی الیہ من اناب، الذین آمنوا، و تطمئن تعلیم بذکر اللہ اللہ کر اللہ تعلیم نظاوب لیعنی بیشک اللہ تعالی جے چاہے گراہ کر دے اور دے چو جے چاہے اپنی راہ دکھلا دے جو رجوع کرے، وہی لوگ جو ایمان لائے اور اللہ کے دل مطمئن ہوتے ہیں اور خبردار ذکر اللہ ہی سے دل مطمئن

محمد رسول الله صلی الله علیه وسلم نبی رحمت و شفقت سے بلکه آپ تورحمة للعالمین سے گر رسول الله صلی الله علیہ وسلم نبی رحمت و شفقت سے بلکه آپ تورحمة للعالمین سے گر اس روئے زمین پر جس معاشرہ انسانی کا قیام الله تعالیٰ کو مقصود تھا وہ ایک ذمه وار معاشرہ تھا، ایسا ذمه وار معاشرہ جو ایک دوسرے کے وکھ درو، مدد و وشکیری اور باہمی شفقت و مودت، محبت و رحمت اور اخوت و مساوات کا معاشرہ تھا اس لئے دار ارقم میں فروکش مخضر سی مسلم جمعیت کو آنے والے زمانوں کے لئے ایک نمونہ اور مثال بنانا مقصود تھا اس لئے مکہ مرمہ میں آپ نے اس جمعیت کے افراد کے در میان مواخات کارشتہ قائم کیا تھا جے ہجرت مدینہ کے بعد مهاجرین اور انصار کو بھائی بنانے کے لئے گئر سے دوھرا یا گیا، مگر اس ذمہ دار معاشرہ کے سربراہ اور قائد و سالار کے لئے رحمیہ و شفیق ہونا ضروری تھا اقبال کے الفاظ میں سالار کارواں اسلام کے لئے یہ رخت سفر ضروری

لگہ بلند، سخن ولنواز ، جال پرسوز یمی ہے رخت سفر میر کارواں کے لئے!

ین ہے رسی دار ارتم داعی حق صلی اللہ علیہ وسلم کو جس بات کی اکثر تاکید فرمائی گئی وہ یمی دل نوازی اور رحمت و شفقت تھی، اسی سے دعوت حق کی کامیابی وابستہ تھی اور اسی کے طفیل وادی بطیاء کی سعادت مندروحیں خود بخود دار ارقم کی طرف جوق در جوق تھنچی چلی آتی تھیں، جو ایک بار سایہ رحمت و شفقت میں آگیا پھر اسے دنیا کی کوئی طانت، کوئی اذیت اور کوئی لا لچے اس حظیرہ رحمت سایہ رحمت و شفقت میں آگیا پھر اسے دنیا کی کوئی طانت، کوئی اذیت اور کوئی لا لچے اس حظیرہ رحمت سے دور نہ کر سکا، ارشاد ربانی ہوا (الحجر ۸۸)

"لاتعدن عينيك الى متعنا به ازواجا منهم ولا تخزن عليهم، و انتخض جناحك

اور تم اے فروکشان دار بل ای امت کا حصر اور

ى امت أيك بى إكرو" (الانبياء

دھرایا گیا۔ مامت ایک ہی "

کو ایخ شاندار ماضی اور رے اور خود اعتمادی کے معیت اور امت نہ بھٹک

ه بھی، کاروان اسلام کی دئی اور عبادت وذکر اللہ آن کریم تھااور نبوت کی و اشارات پائے جاتے و اشارات پائے جاتے

ا میں تھا اور جب جربل

ا کے لئے لے کر نازل

میں محفوظ ہو کر بھی یہ

میں محفوظ ہو کر بھی یہ

الماب جی سورہ اعراف

الماب جی سورہ اعراف

الماب کے لئے بھی مناب

وری میرینین

منین یعنی ہم نے ان میں سے پچھ لوگوں کو جو مال اور دولت دے رکھی ہے اس کی طرف آنکھ بھی مت اٹھائے اور نہ ان کی فکر کیجئے آپ تو بس مومنین کے لئے اپنے نرم گوشہ دل جھکا یا کیجئے۔ "

سورہ الشعراء میں جہاں آپ کو "وانذر عثیر تک الاقربین" (اپنے قریب ترین رشتہ داروں کو ڈرایئے) کا حکم ہے وہیں یہ بھی ارشاد ہے (الشعراء ۲۱۵) کہ!
"واخفس جناحک لمن اتبعک من المومنین لینی اہل ایمان میں سے جو آپ کے

پیرو کار ہیں ان کے لئے اپنے بازو جھکائے "

بازو جھکانا دراصل خندہ پیشانی سے خوش آمدید کمنا ہے، یہ وہی صفت دلنواز ہے جو پیرو کاروں کو اپنے قائد پر جان تک نچھاور کر دینے پر بھی آمادہ کر دیتی ہے، یہ مشفقانہ سلوک ہی وہ قوت اور دولت تھی جو دار ارقم میں فروکش اور زیر تربیت مسلم جمعیت کا اصل سرمایہ تھی!

کی وحی ربانی میں دار ارقم میں فروکش مسلم جمعیت سابقین اولین کے اوصاف و امتیازات کے جو نقوش و اشارات دستیاب ہیں ان کا دائرہ بے حد وسیع ہے اور مستقل کتاب نہیں بلکہ کئی مجلدات کے مختاج ہیں، اس لئے صرف تین سور توں کی چند آیات بینات پر اکتفا مناسب ہو گا، سورہ المومنون میں اہل ایمان کی کامیابی و کامرانی کے راز کا ذکر کرتے ہوئے وہ اوصاف بیان فرما دیے گئے ہیں جو اس جمعیت کی دنیا و آخرت میں کامیابی و کامرانی کے ضامن ہیں۔ ۵۵۔

"پیشک وہ مومنین کامیابی سے ہمکنار ہو گئے جو اپنی نماز میں عاجزی کرتے ہیں اور جو بیٹ جو بیبودہ باتوں سے کنارہ کشی کرتے ہیں اور جو زکوۃ دیا کرتے ہیں، اور وہ جو اپنی شرمگاہوں کی حفاظت کرتے ہیں مگر اپنی بیویوں پر یا جو لونڈیاں ان کی ملکت ہیں، تو اس میں ان کے لئے کوئی ملامت نہیں سواس کے علاوہ جو ڈھونڈھے گا تو وہ لوگ صد سے بڑھنے والے ہیں اور یہ وہ لوگ ہیں جو اپنی امانتوں اور اپنے قول و قرار کا پاس کرتے ہیں اور وہ جو اپنی نمازوں کی حفاظت کرتے ہیں، یمی وہ لوگ ہیں جو وارث ہیں، یہ وہ لوگ ہیں جو وارث ہیں، یہ فردوس کے وارث بنیں گے اور اس میں ہیشہ رہیں گے!"

ان اوصاف حمیدہ اور اخلاق کریمہ کے علاوہ ان اہل ایمان کی پچھ امتیازی علامات بھی تھیں جو انہیں مکہ مکرمہ کے مشرک و بت پرست معاشرہ میں ممتاز اور نمایاں کرتی تھیں، ان کا ذکر سورہ الفرقان میں اس طرح فرمایا گیا ہے! ۵۸۔

"رحمٰن کے بندے وہ لوگ ہیں جو زمین پر دبے پاؤں چکتے ہیں اور جب ان سے ناسمجھ یا جاہل لوگ مخاطب ہوں تو سلامتی کی بات کرتے ہیں اور وہ لوگ جو رات کو

اہے ہرب کے حضور سجدہ و قیام کی حالت میں گزارتے ہیں اور وہ جو یہ کہتے ہیں کہ
اے ہمارے رب جہنم کا عذاب ہم سے دور کر دے، اس کا عذاب تو گلے پڑنے
والا ہے، وہ ٹھرنے اور رہنے کے لئے بری جگہ ہے، اور وہ لوگ کہ جب خرچ
کرتے ہیں تو نہ اسراف کرتے ہیں نہ کنجوی کرتے ہیں بلکہ اس کے در میان ایک
سیدھا گزارا کرتے ہیں اور وہ لوگ جو اللہ تعالیٰ کے ساتھ کی اور معبود کو نہیں
پکارتے اور جس جان کو اللہ تعالیٰ نے حرام بنایا ہے اسے قبل نہیں کرتے ہاں گر
جب قانون کے ساتھ ہوتو، اور نہ وہ بد کاری کرتے ہیں۔ "

اللہ رحمٰن کے سے بندوں کے بیہ اوصاف ہیں جو کی عہد نبوت کی وحی ربانی اس وقت بیان کر رہی ہے جب کاروان اسلام اپنی پناہ گاہ و تربیت گاہ دار الاسلام دار ارقم میں فروکش تھا، یہیں مربی و داعی حق ایک ایسی جماعت کی تربیت فرمار ہے سے جو بظاہر کفرو شرک میں گھری ہوئی، ظلم و اذیت کاشکار اور بیکس و باس نظر آتی تھی گر اللہ تعالی اور اس کے رسول صادق وامین " کے علم میں تھا کہ بہی جماعت قیصر و کسری کے تخت الٹ کر ایک بے مثل و بدینظیر انقلاب بر پاکر نے والی تھی، اس جماعت کو نبوت کے سابیہ عاطفت میں جو تعلیم و تربیت مل رہی تھی اور بیہ جماعت جس چھوٹی سی مسلم جمعیت سے عبارت تھی اس میں نبوی نگاہ کر شمہ ساز نے بیہ اوصاف و اخلاق پیدا کر جھوٹی سی مسلم جمعیت سے عبارت تھی اس میں نبوی نگاہ کر شمہ ساز نے بیہ اوصاف و اخلاق پیدا کر جھوٹی سی مسلم جمعیت سے عبارت تھی اس میں نبوی نگاہ کر شمہ ساز نے بیہ اوصاف و اخلاق پیدا کر دھال، سلوک اور انداز رفتار و کر دار سے انہیں بہیان لیا کرتے تھے تو دیکھنے والے ان کی چال دھال، سلوک اور انداز رفتار و کر دار سے انہیں بہیان لیا کرتے تھے!!

وار ارقم دارالاسلام بھی تھا اور اولین مرکز اسلام کی حیثیت سے مسلمانوں کا دارالشوری اسلام کی حیثیت سے مسلمانوں کا دارالشوری بھی تھا، جہاں امر هم شوری کا حکم ربانی چلتا تھا اور ہربات باہم مشاورت سے طے ہوتی تھی، جس داعی حق مو کو کی عہد میں اہل ایمان کے لئے خفض جناح (بازوجھکانے) کا حکم ہو چکا تھا اسے آگے چل کر وشاور هم فی الامر (معالمہ میں ان ایمان والوں کو شریک مشورہ سیجئے) کا حکم ملنے والا تھا اس لئے دار ارقم کے حوالے سے کی وحی ربانی کی سورت الشوری کی آیات چھیس تا انتالیس کا مطالعہ ہے دار ارقم سے دوالے سے کی وحی ربانی کی سورت الشوری کی آیات چھیس تا انتالیس کا مطالعہ ہے دار ہم ہے۔ یہ آیات اہل ایمان کے نواندیازی اوصاف کا تذکرہ کرتی ہیں جو وحی ربانی کا فیض اور تربیت نبوی کا تمریس -

سورہ شوری میں اللہ جل شانہ کی عظمت و قدرت مطلقہ، توحید باری تعالیٰ کی تاکید کے ساتھ شرک و بت پرستی کی فدمت اور دنیا کی حقیر نعمتوں اور مختصر زندگی کے مقابلہ میں آخرت کی عظیم الشان نعمتوں اور دائمی زندگی کے مضامین کو مرکزی حیثیت حاصل ہے، یہود و نصاریٰ ، جو اہل کتاب شے اور علم و فضل کے وارث و مالک متصور ہوتے تھے، وہ بھی مویٰ وعیلی علیہ السلام

ر کھی ہے منین کے قریب ترین راثرہ آپ کے

ت دلنواز ہے جو مشفقانہ سلوک ہی مرمایہ تھی! مساف و اقبیازات ماب نہیں بلکہ کئی ماب ہوگا، سورہ میان فرما دیے

تے ہیں اور وہ جو اپنی تو میں، تو وہ لوگ کی وقرار کا میں جو سے جی جو سے جی جو سے جو ہیں جو سے جے سے جے

ر علامات بھی تھیں معلامات بھی تھیں ان کاذکر حودہ کی تعلیمات کو پس پشت ڈال کر تفرقہ واختلاف کا شکار ہو چکے تھے۔ بلاد عرب کے مشرک وای تو ان سے بھی بدر صورت حال سے دوچار تھے، ایسے میں غار حراء سے نور حق کی ضیائے سرمدی کی پھوٹے والی کرن دار ارقم میں ایک ایسی جماعت کی تربیت کر رہی تھی جو آ گے چل کر ظلم وجمالت کے پردے چاک کر کے عدل و عرفان کا علم بلند کرنے والی تھی اور ایک ایسی ریاست اور تمذیب کی بنیاد رکھنے والی تھی جس کے لئے انسانیت کی قیادت و حفاظت مقدر ہو چکی تھی، سورہ شوری کی یہ بنیاد رکھنے والی تھی جس کے لئے انسانیت کی قیادت و حفاظت مقدر ہو چکی تھی، سورہ شوری کی بی آیات اس جماعت کے نوامتیازی اوصاف بیان کرتی ہیں!

ان نواوصاف التيازي ميں سے پہلا وصف ايمان بالله كى دولت سے سرفراز ہونا ہے جس سے انسان كو الله رب العزت كاسمارا ميسر آ جاتا ہے وہ خود اعتمادى كى دولت سے مالا مال ہو جاتا ہے، بندہ مومن و موحد جب اپنے آپ كو صرف الله وحدہ لاشريك كے حوالے كر ديتا ہے تو قوت ايمانى و خود اعتمادى كى دولت اس كى كايا بى بليك ديتى ہے پھر وہى ہے جو الله تعالى كى كائنات ارض و ساء كاوارث بن جاتا ہے كہ "عالم ہے فقط مومن جال بازكى ميراث"!

دار ارقم میں تربیت پانے والی اس قائد و رہنما جماعت کا دوسرا وصف توکل بیان ہوا ہے جو توحید پر غیر متزلزل ایمان اور شریک کو مسترد کر دینے سے پیدا ہوتا ہے، اس کے بعد بندہ مومن کی امیدوں کا مرکز و محور صرف اللہ تعالیٰ کی ذات بن جاتی ہے اور اسے غیر اللہ سے قطعی بے نیازی کی دولت نصیب ہوتی ہے لیکن بے توکل (صرف اللہ پر پورا بھروسہ کرنا) کی بات ہے توکل (ہاتھ پر ہاتے دھر کر بیٹے جانا) کی بات نہیں بقول شاعر!

توکل کا بیہ مطلب ہے کہ اپنا خیر تیز رکھ پھر اس خیر کی تیزی کو مقدر کے حوالے کر، بندہ مومن کاتوکل بیہ ہے کہ تمام ممکن وسائل کے استعال اور اپنی تمام تر صلاحیتوں کو کام میں لایا جائے جہاں وسائل اور صلاحیتوں کی حدود ختم ہو جاتی ہیں وہاں سے اللہ رب العزت پر توکل کی حدود شروع ہو جاتی ہیں!

ان آیات میں اس جماعت کی تیسر ٹی خوبی یہ بیان ہوئی ہے کہ وہ کیرہ گناہوں سے اجتناب کرتی ہے اور فواحش و مناکیر سے کنارہ کشی اختیار کرتی ہے، اس جماعت کا چوتھا وصف یہ ہے کہ یہ غصہ پی جانے والی اور غیظ و غضب کے عالم میں عفو و در گذر، معذرت و مغفرت کو اپنا شعار بناتی ہے کیونکہ عفو کے ساتھ صبر کو کتاب اللہ عزم الامور قرار دیتی ہے، ان اہل ایمان کا پنچواں وصف احکام اللی پرعمل کر نااور اپنے پرور دگار کے ہر فرمان پر بطیب خاطر لبیک کمناہے، چھٹا وصف اقامت صلوۃ ہے جو فواحش و منکرات سے بازر کھتی ہے اور بندہ مومن کی ڈھال ہے۔

سورہ شوریٰ کی ان آیات میں اہل ایمان کا ساتواں وصف امر هم شوریٰ ہے، یہ اپنا ہر معالمہ باہم مشاورت سے طے کرتے ہیں، اس وصف پر تفصیلی بحث کی جگہ تواس کتاب کا ایک اور باب ہے مگر یہاں صرف وو نقطوں پر توجہ مبذول کر انا کانی ہے، ایک تو یہ ہے کہ ان نواوصاف میں سے صرف ایک یہ وصف جملہ اسمیہ کی شکل میں وار و ہوا ہے باتی سب اوصاف جملہ فعلیہ کی شکل میں آئے ہیں، جملہ اسمیہ ووام اور یقین پر ولالت کر تا ہے اس سے اسلام میں شورائی جمہوری نظام میں آئے ہیں، جملہ اسمیہ ووام اور یقین پر ولالت کر تا ہے اس سے اسلام میں شورائی جمہوری نظام کی اہمیت کا اندازہ ہو سکتا ہے، وو سرانقط یہ ہے کہ مکہ مکرمہ میں مختصری مسلم کمیو نئی ابھی وار ارقم بعت وور ہے مگر پھر بھی یہاں ہربات باہمی مشورہ سے طے ہوتی ہے جس میں جملہ اہل اسلام شریک بہت دور ہے مگر پھر بھی یہاں ہربات باہمی مشورہ سے طے ہوتی ہے جس میں جملہ اہل اسلام شریک ہوتے ہیں تاکہ ان میں باہمی اعتاد پیدا ہواور جمعیت کے کاموں میں براہ راست شرکت کا احساس ہو، یہ بات اسلام کے جمہوری مزاج کو واضح کرتی ہے اور اس سے ثابت ہوتا ہے کہ اہل اسلام شورائیت کے اس دائی وصف سے محروی کو بھی قبول نہیں کریں گے، کوئی استبداد، کوئی آ مریت شورائیت کے اس دائی وصف سے محروی کو بھی قبول نہیں کریں گے، کوئی استبداد، کوئی آ مریت اور ظلافت کے نام پر کوئی طوکیت امت اسلام کے اس انتیازی وصف کو ہر گز ہر گز معدوم نہیں کریں گے گی!

یماں پر مسلم جمعیت کا آٹھواں وصف انفاق فی سبیل اللہ ہے، ہی امتیازی وصف ہے جس نے صدیق اکبر کو فقرائے اسلام کا مربی و سرپرست بنا دیا تھا، نواں وصف یہ ہے کہ سابقین اولین اہل اسلام کی ہے جماعت ظلم و سرکشی کو ہر گز بر داشت کرنے والی نہیں ہے، یہ نہ ظلم کرتی ہے نہ ظلم سہتی ہے ظالم کا پنچہ مروڑ نا اور ظلم کو نابو د کر نا اہل ایمان کا امتیازی وصف ہے، ہمارے اس باب کا اختیام کی وحی ربانی کی انہی آیات بینات کے مکمل ترجے پر ہوتا ہے! ۵۹۔

" سوجو کچھ تہیں کسی چزی شکل میں دیا گیا تو وہ دنیا کی زندگانی کا سامان ہے اور جو کچھ اللہ تعالیٰ کے پاس ہے وہ بہتر اور غیر فانی ہے، ان لوگوں کے لئے جو ایمان لائے اور اپنے رب پر بھروسہ کرتے ہیں اور وہ لوگ جو بمیرہ گناہوں اور بے حیائی کی باتوں سے اجتناب کرتے ہیں اور جب انہیں غصہ آتا ہے تو وہ معاف کر دیتے ہیں اور وہ لوگ جنہوں نے اپنے رب کے تھم پر لبیک کہا، اور نماز کو قائم کیا، اور ان کا معالمہ تو باہمی مشاورت سے طے ہوتا ہے، اور ہم نے انہیں جو کچھ دے رکھا ہے اس میں سے فی سبیل اللہ خرچ کرتے ہیں، اور وہ لوگ کہ جب ان پر جملہ ہویا ان کے خلاف سرکشی کی جائے تو وہ بدلہ لے کر غالب آتے ہیں۔"

ری کی مالت بب

کی پیہ

ای ت

، جس بو جاما زقوت

ض و

را ہے ومن نیازی

43

کو کام پر توکل

ر د ایرایا

6 06

# على وحى رباني اور دار الاسلام دار ارقم ال

ا = ملاحظہ فرمایئے باب " دار ارقم کے مآخذ و مصادر کامفصل تجزیاتی مطالعہ" ٢ = جوامع السيرة ص ٥١، ١٢، سيرة ابن بشام ١/١٢٥ سورت الزخرف آیت ۱۳۱ - ۳۲ م = سورت الانعام آیت ۱۲۳ سورة الاسراء آيت ٢٩ - ٩٨، سورت المومنون آيت ٨٢ سورت الصنت آيت ١٦ ۲= سورت سا آیت ۷ - ۸ ے = سورت الدخان آیت ۱۸ ۸ = سورت النحل آیت ۱۰۳ ۹ = سورة ق آيت ١ - ٣ ۱۰ = سورت القرقان آیت ۷ - ۸ اا = سورت بنی اسرائیل آیت ۹۱ - ۹۳ ١٢ = اليضا آيت ٩٣ ١١١ = سيرة ابن بشام ١/١٩٠، روح المعاني ١٨/٢١٠ ١٥ = سورت يليين آيت ٨٢ ۱۳ = سورت بنی اسرائیل آیت ۸۵ ١٦ = سورت الانعام آيت ٣٣ ١٤ = الضأ آيت ٢٧ ۱۹ = سورت القمر آيت ا - A ١٨ = الضأ آيت ١٨ ۲۱ = الضا آيت ۲۱ - ۲ ٢٠ = سورت يونس ١٢ - ١١ ٢٢ = سورت الانعام آيت ٥٢ - ٥٣، سورت كف آيت ٢٨ ۲۲ = سورت عبس آیت ۱ - ۲۲ ٢٥ = سورة الاعراف آيت ١٥٨ ۲۲ = الضأ آيت ۵۳ ٢٥ = سورت يونس آيت ١٥ ۲۲ = سورت الانعام آيت ۳۳ ٢٩ = سورت حم البجده آيت ٢٦ ٢٨ = ايضاً آيت ٢٨ ۳۰ = سورت بنی اسرائیل آیت ۱۰۲، سورت الفرقان آیت ۲۲ اس = سورت عنكبوت آيت ٢٩ ۳۲ = سورت بنی اسرائیل آیت ۸۱ – ۸۲ ۲۸ = سورت بن اسرائیل آیت ۸۸ ۳۳ = سورت بنی اسرائیل آیت ۹ ۲۷ = سورت عبس ۱ - ۱۰ ۳۵ = سورت فاطر آیت ۱۸ ۳۸ = سورت النخل آیت ۹۰ ٢٥ = سورت يونس آيت ٥٤ ۲۸ = سورت كف آيت ۲۸ ٣٩ = ايضا آيت ١٢٥

۲۳ = ایضا آیت ۲۲ ۲۳ = سورت الاتفاف آیت ۱۳ ۲۹ = سورت عنکبوت آیت ۲۹ ۱۱۰ = ایضا آیت ۱۱۰ ۵۰ = سورت الفجر آیت ۲۱ - ۱۸ ۲۵ = تفییرابن کیر ۴/۲۳ ۲۵ = الجامع لاحکام القرآن ۲۲۳/۸ ۲۲ = سورت الاعراف آیت ۲۱ - ۲ ۲۲ = سورت الاعراف آیت ۲۲ - ۲۸

## دار ارقم کے ماخذ و مصادر کامفصل و تجزیاتی مطالعہ

سے باب ان ہافذ و مصاور کے ایک مفصل و تجزیاتی مطالعہ کے لئے مخص ہے جن سے دار الم کے متعلق معلوماتی مواد میسر آتا ہے، ہو سکتا ہے محترم قاری کو تکرار مل کا احساس ہو لیکن سے ایک ناگزیر ضرورت ہے، تمام ہافذ و مصاور کو ایک نظر میں رکھ کر اور انہیں تاریخی ترتیب کے ماتھ زیر بحث لا کر ہم ہے و کھانا چاہتے ہیں کہ دار ارقم کا حقیق معرف اور تاریخ ساز کر دار اگرچہ اکثر و بیٹتر آنکھوں سے او بھل ہی رہا مگر مرور ایام کے ساتھ ساتھ سابی، فکری اور دینی اقدار کے تغیر پذیر ہونے کے باعث مختلف ادوار کے تاریخ نولیں اور تذکرہ نگار چونکہ اسلام کی تربیتی اور شورائی جمہوری اقدار سے بنیاز ہوتے چلے گئے تھاس لئے عمداول کے اہل علم نے دار ارقم کے جو دھند لے سے نقوش ریکارڈ کر دیئے تھے وہ بھی بعد والوں کے لئے وقت گزرنے کے ساتھ ساتھ بے قیت ہوتے چلے گئے اور انہیں قابل اعتمانہ تمجھا جا سکا، اسلامی نظام سیاست کے بنیادی نقطہ شورائی جمہوریت کے علاوہ اسلام کے عطاکر دہ نظام اخوت و مساوات اور نظریہ احرام آ دمیت و شورائی جمہوریت کے علاوہ اسلام کے عطاکر دہ نظام اخوت و مساوات اور نظریہ احرام آ دمیت و شورائی جمہوریت کے علاوہ اسلام کے عطاکر دہ نظام اخوت و مساوات اور نظریہ احرام آ دمیت و شورائی جمہوریت کے علاوہ اسلام کے عطاکر دہ نظام اخوت و مساوات اور نظریہ احرام آ دمیت و شورائی جمہوریت کے علاوہ اسلام کے عطاکر دہ نظام اخوت و مساوات اور نظریہ احرام آ دمیت و شورائی جموریت کے علاوہ اسلام کے عطاکر دہ نظام اخوت و مساوات اور نظریہ احرام آ دمیت و سے آتی گئی در

اس تقابلی و تجزیاتی مطالعہ سے یہ حقیقت بھی عیاں ہوگی کہ زمانہ اور ابنائے زمانہ نے جو پچھ خلافت راشدہ اسلامیہ کی راہ رو کئے اور اسلام کے عالمی انسانی منشور و پیغام کو پس پشت ڈالئے میں کیا وہی پچھ بلکہ اس سے بھی کہیں زیادہ ہے رحمانہ سلوک دار الاسلام اور کاروان اسلام کی منزل اولین دار ارقم میں کے ساتھ کیا گیا، ایک مخلص جاں نثار صحابی رسول سے اس تاریخ ساز مکان کے متعلق متد اول اور زبان روایت پر رواں معلومات کو ضبط تحریر میں لانے والے اور بعد میں ان ضبط

تحریر میں لائی گئی معلومات کو سمجھنے اور ان سے استفادہ و استنباط کرنے والے اہل دانش نے کیا کیا ۔ استفادہ و استباط کرنے والے اہل دانش نے کیا کیا ۔ اسالیب اختیار کئے اور اس کی اہمیت و مصرف یا کر دار کو کس کس انداز سے محسوس کیا، بیر تمام باتیں گرے غور و فکر کو دعوت دیتی ہیں۔

یہ ایک نا قابل ا نکار حقیقت ہے جو روز روش کی طرح واضح اور کسی دلیل کی محتاج نہیں ہے کہ فطرت انسانوں نے دین حنیف کے جائے ہوئے صراط متنقیم کو اپنانے سے بھشہ پہلو تھی کی ہے گر اس پر محمد رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم اور آپ کے ساتھیوں نے حرف بحرف عمل کر کے ایسی مثالیں قائم کیس جن کا ذکر کرتے ہوئے اپنے پرائے تھتے نہیں اور جن کی نظیر بیاان کا متبادل کہیں وستیاب نہیں، دین حنیف کے بتائے ہوئے اس صراط متنقیم پر چلنے سے اپنوں نے بھی پہلو تھی کیا ہوت اس صراط متنقیم پر چلنے سے اپنوں نے بھی پہلو تھی کیا ہے اور اسے دبانے یا ہوئے اس صراط متنقیم پر چلنے سے اپنوں نے بھی پہلو تھی کیا ہوئے اس کا راستہ روکنے کے مرتکب ہوئے ہیں، اس طرح دار ارقم سے اعراض کیا ہے اور اسے دبانے یا اس کا راستہ روکنے کے تمام بھتن کئے ہیں، اس طرح دار ارقم سے کر قر آن کریم کا تھم مشاورت اور دار ارقم والوں کے شورائی نظام کو بنظر استحسان دیکھنا ایک اٹمل حقیقت ہے جو بھشہ اہل مشاورت اور دار ارقم والوں کے شورائی نظام کو بنظر استحسان دیکھنا ایک اٹمل حقیقت ہے جو بھشہ اہل مطالعہ کے لئے یہ باب باندھا گیا ہے تا کہ عصر صاضر کے دوشن ضمیرو بیدار مغز مسلمان کو بھی براہ مطالعہ کے لئے یہ باب باندھا گیا ہے تا کہ عصر صاضر کے روشن ضمیرو بیدار مغز مسلمان کو بھی براہ مطالعہ کے لئے یہ باب باندھا گیا ہے تا کہ عصر صاضر کے روشن ضمیرو بیدار مغز مسلمان کو بھی براہ مطالعہ کے نظر نہیں ہو گا۔

دار ارقم کے مآخذ و مصادر پر نظر ڈالنے سے پہلے چار باتیں ملحوظ خاطر رکھنا ضروری

ال

کتب مغاذی و ارشادات نبوی کو ضبط کرنے کی بعض انفرادی کو مشوں سے قطع نظر امت میں تھنیف و تالیف کا با قاعدہ سلسلہ پہلی صدی ہجری کے اختتام اور دوسری صدی ہجری کے آغتام اور دوسری صدی ہجری کے آغاز سے شروع ہوتا ہے، یہ وہ لمحات ہیں جب کاروان اسلام کئی کشن مراحل سے گذر چکا ہے، ہجرت نبوی "، غزوات و سرایا کا ہنگامہ خیز دور، ارتداد اور جھوٹے مدعیان نبوت کا فتنہ، پثرب و خیبر سے بھاگنے والے یہودیوں کی دسیسہ کاری اور سازش کے طفیل روم و ایران کے نوخیز شجرہ اسلام کے خلاف بچرنے اور پھر عظیم فتوحات کے دروازے کھلنے کے ایران کے نوخیز شجرہ اسلام کے خلاف بچرنے اور پھر عظیم فتوحات کے دروازے کھلنے کے تمام مراحل گذر چکے ہیں۔

۲- ہجرت کے باعث کی زندگی بہت سے لوگوں کی نظروں سے اوجھل ہو گئی تھی پھر غزوات، وفات رسول م کے صدمہ کبریٰ، فتنہ ارتداد اور بقائے امت کی دفاعی کوششوں نے امت کے ہوش بھلا دیئے سے سابقین اولین کی ایک بہت بڑی تعداد جنگوں میں شہید ہو چکی تھی حتی کہ جنگ بیامہ میں حفاظ قرآن کی شہادت سے شیخین رضی اللہ عنما کو ضیاع قرآن کا بھی خدشہ ہوا تھا، شہادت عثمان او علی او جنگ جمل وصفیین کے روح فرسا واقعات اور کر بلاک قیامت کبریٰ نے امت کو ناٹھال کر دیا تھا اور استبداد ملوکیت نے آزادی رائے پر پہرے بھا دیئے سے ، ایسے میں دار ارقم ایک سابی فلاجی روایات اور شورائی جمہوری نظام کی باتوں کو یاد رکھنے والے کتنے رہ گئے ہوں گے ؟ اس ماحول میں دار ارقم سے دلچیسی یا اس کی انہیت کیارہ گئی ہوگی ؟ صرف بھی ناکہ علم و دانش سے آراستہ اموی اور عباسی خلفاء کو دار ارقم سے کر دار سے آگاہی حاصل تھی اس لئے انہیں اپنے اپنے تصرف کا شرف بخشا ضروری خیال فرمایا گیا!!

سے متعلق تمام مآخذ و مصادر کا استیعاب و احاطہ نہ تو مقصود ہے اور نہ یہ ممکن ہے، صرف اہم دستیاب مآخذ کی ورق گردانی ہوگی اور ان سے حاصل شدہ معلومات کا اردو ترجمہ اور موقع کی مناسبت سے تحلیل و تجزیہ پیش کیا جائے گا، مآخذ کی ملتی جلتی عبارات کی بےفائدہ تکرار سے بھی اجتناب کیا جائے گا اور صرف اس صراحت پر اکتفاکیا جائے گا کہ یمی باتیں فلاں مآخذ میں بھی موجود ہیں گر ساتھ ہی فرق یا اختلاف کی بھی فائدہی کر دی جائے گا، انشاء اللہ!

۳- ہم نے چار ایسے موضوعات کئے ہیں جن کا تعلق براہ راست دار ارقم سے بہت گرا ہے (۱) مربی اکبر و معلم اعظم صلی اللہ علیہ وسلم کا دار ارقم سیس فروکش ہونا (۲) خود حضرت ارقم سی کا تذکرہ (۳) سیدنا عمار بن یاس اور صهیب بن سنان رومی کی دار ارقم سی دروازہ پر اتفاقیہ ملاقات اور حلقہ بگوش اسلام ہونے کا واقعہ (۴) سیدنا فاروق اعظم رضی اللہ عنہ کا مشرف بہ اسلام ہونا، سب سے آخر میں سورہ الشوریٰ کی اس آیت کر یمہ کا عمد بہ عمد تفییری مطالعہ جو دار ارقم سے کے اولین اسلامی دارالشوریٰ کا اشارہ ویتی ہے، ایک مستقل باب کے طور پر آئے گا۔

یہ آخذ سات قتم کے ہیں (۱) کتب سیرت نبوی " (۲) کتب حدیث نبوی " (۳) کتب حدیث نبوی " (۳) کتب سیرو تراجم صحابہ کرام " (۴) کتب تاریخ اسلام (۵) کتب تاریخ حرمین شریفین (۲) کتب جغرافیہ و سفرنامے (۵) سب سے آخر میں سورہ الثوری کی متعلقہ آیت کے حوالہ سے کتب تفییر قرآن کریم کامطالعہ ،اس مطالعہ میں بھی تاریخی تر تیب کو ملحوظ رکھا جائے گا تاکہ یہ معلومات جن جن تغیراتی مراحل سے گذری ہیں وہ بھی واضح ہو سکیں۔

دانش نے کیاکیا یا، یہ تمام باتی مختاج نہیں ہے کا متبادل کہیں کا متبادل کہیں می پہلو تھی کیا اسے دبانے یا ار کو چھپا کر ار کو چھپا کر ار کو چھپا کر ار کو چھپا کر ار کو چھپا کر

کھنا ضروری

فصل تجزياتي

ن کو بھی براہ

كرنا علت و

ع نظرامت فی اجری کے کرر چکا نے گذر چکا فیل روم د کے کھانے کے کھان

الم فردات،

اولا ! کتب سیرت نبوی "! متافر ادوار کے سیرت نگار عموماً صرف ان کتابوں تک محدود رہے ہیں جو سیرت نبوی " کے عنوان سے تصنیف ہوتی رہی ہیں۔ ان کے علاوہ دیگر ممتند آفذی طرف بہت کم بزرگوں کا دھیان گیاہے، ہمارے لوگوں کا مطالعہ سیرت بھی الیم ہی کتب کا پابند رہا ہے، لیکن سے کتب سیرت نبوی " خود بھی دو مشکلوں سے دوچار رہی ہیں، ایک سیرے کہ آغاز کار میں سیرت نبوی اکثرو بیشتر عبارت تھی سرایا و غروات کی تاریخ سے، اس لئے ابتدائی دور کی تصانیف کتب المنازی کملائیں اور ان کے مصنفین اصحاب المغازی مشہور ہوئے، حتی کہ سیرت پاک پر پہلی مکمل، جامع، مشہور و مقبول ہونے والی کتاب جو مجمد بن اسحاق بن بیار مطلمی کی تصنیف کے اور جس کا اصل نام کتاب المبندا و المبعث و المخازی ہے، لوگوں کی زبان پر کتاب المغازی کے نام سے ہی مشہور ہوئی ا ۔۔

محر بن اسحاق متوفی ا ۱۵ اھ نے اپنے سے پہلے لوگوں کی روش سے ہٹ کر بعثت سے قبل،
بعثت نبوی " کے احوال اور ہجرت کے بعد غزوات، سرایا اور دیگر و قائع کو جمع کر نا ضرور کی تصور کیا،
اس سے پہلے والے دار ارقم ط کا تذکرہ تو کیا کرتے وہ تو مکی عہد کو ہی فراموش کر دیتے رہے، انہوں
نے تو سیرت کو بھی ایام جاہلیت کی طرح جنگوں تک ہی محدود رکھا، قدیم جابلی لڑائیاں ایام العرب
کہلاتی تھیں، بعید نہ تھا کہ یہ حضرات اسلام کی آمد کے بعد والی جنگوں کو " ایام الاسلام" کا نام ہی
دے ڈالتے گر ان بزرگوں نے اتنی مہر بانی ضروری فرمائی کہ ان کے لئے غزوات، مغازی یا سرایا
کے الفاظ استعال کے اور خود اصحاب المغازی کہلائے۔

ابن اسحاق نے حضرت ارقم " کے قبول اسلام کا ذکر کیا ہے گر دار ارقم " کا نام تک نہیں لیا۔ حضرت حمزہ " کے قبول اسلام کے ضمن میں فوری سبب ابوجہل کی وہ بد تمیزی بنائی ہے جو اس نے رسالت آب صلی اللہ علیہ وسلم سے کوہ صفا کے پاس بنو مخزوم کے محلے کی ایک گلی میں روار کھی تھی، اسی طرح حضرت عمر" کے قبول اسلام کے ذکر میں بھی میں بنایا ہے کہ حضرت خباب " نے فاروق اعظم " کو میں بنایا تھا کہ "رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کوہ صفا کے قریب ایک مکان میں بین " اے۔

محربن عمر الواقدى متوفى ٢٠٥ه نے بھى اپنى كتاب المغازى ٣ ميں حضرت ارقم ٥ كاتين مرتبہ نام لياہے مگر مدنى عهد كے حوالے سے ، كمى عهد يا دار ارقم ٥ كى بات اس كے حساب سے ہى باہر ہے۔

ابو محمد عبدالمالک بن ہشام حمیری متونی ۲۱۸ھ کا ایک علمی کارنامہ بیہ متصور ہوتا ہے کہ انہوں نے ابن اسحاق کی ندکورہ کتاب کا فالتو اور غیر ضروری مواد حذف کر دیا اور اہم مضامین پر

مشمل اپنی مضہور زبانہ کتاب '' السیرۃ النبویہ '' مرتب کی، جو سیرۃ ابن ہشام کے نام سے مشہور ہے۔ گروہ بھی ابن اسحاق کی طرح دار ارقم ' میں حضور' کے فروکش ہونے کاذکر تک نہیں کرتے بلکہ حضرت عرف کے قبول اسلام کے واقعہ کے ضمن میں اس تاریخ ساز مکان کو (اہنم قد اجتعوا فی بیت عندالصفا و ہم قریب من اربعین من بین رجال و نساء ہم ۔ یعنی حضرت عرف کو پہتے چلا کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ و سلم اور آپ کے صحابہ کرام ' جو چالیس کے قریب مرد و خواتین پر مشمل تھے، صفا اللہ صلی اللہ علیہ و سلم اور آپ کے صحابہ کرام ' جو چالیس کے قریب مرد و خواتین پر مشمل تھے، صفا کے پاس ایک گھر میں جمع ہوگئے ہیں، کہ کر خاموش ہو جاتے ہیں، لیکن سیرت ابن ہشام کا جلیل القدر شارح ابوالقاسم عبدالرحمٰن بن عبداللہ سیملی متوفی ا ۵۸ھ صاحب الروض الانف، بھی صفا کے قریب اس گھر کو قابل اغتنا ہی نہیں شجھتا۔

امام ابو بحربیمی متونی ۲۰۸ م محدث اور سیرت نگار ہیں سیرت نبوی کے حوالے سے ان کی صخیم کتاب دلائل النبوۃ ایک متاز مقام رکھتی ہے، وہ بھی حضرت عمر کے قبول اسلام کا واقعہ بیان کرتے ہوئے دار ارقم کا نام لئے بغیر تذکرہ کرتے ہیں اور کہتے ۵۔ ہیں! فلما عرفوا الصدق منی قالوا فی بیت باسفل الصفا (حضرت عمر فرماتے ہیں کہ جب ان کو میری سچائی کا یقین ہو گیا تو بتایا کہ آپ ایک مکان میں ہیں جو کوہ صفا کے نیچ ہے) بیمقی نے ابو جمل کی بد تمیزی والا واقعہ ۲۔ بھی "مندورالصفا" لیعنی صفا کے پاس وقوع پذیر ہو تا بتانے پر ہی اکتفاکیا ہے۔

سیرت نگاری میں چونکہ ابن اسحاق اور اس کے بعد ابن ہشام کو اولیت اور امامت کا درجہ حاصل ہے، پھر چونکہ بزرگان سلف سے خور دگان خلف تک سب کے نز دیک اس بات کو مکھی پر مکھی مار نے کے بجائے امانت داری پر محمول کیا جاتا رہا ہے، اس لئے آپ دیکھیں گے کہ تمام کے تمام سیرت نگار حضرت عمر کے قبول اسلام کے واقعہ کے ضمن میں میں الفاظ استعمال کرتے ہوئے دکھائی دیں گے کہ حضور صلی اللہ علیہ وسلم اس وقت اپنے بعض صحابہ کرام کے ساتھ کوہ صفا کے پاس ایک مکان میں سے، بلکہ یہ بھی کہتے سائی دیں گے کہ وہاں روپوش سے، مگر کسی سیرت نگار نے اپنے سے پہلے والے سیرت نگاروں کی روش سے ہٹ کر کتب سیر صحابہ، حدیث یا تاریخ حرم سے رجوع نہیں کیا!!

ابو تعیم احمد بن عبراللہ اصفهانی متوفی ۱۳۰ صاحب دلائل النبوۃ وصلیتہ الاولیاء حدیث،
سیرت اور تصوف کی دنیا کا ایک معتبرنام ہے، ان کی ٹانی الذکر کتاب صحابہ کرام " تابعین اور اتباع تابعین کا تذکرہ ہے اس میں تزکیہ نفوس اور زہد و تصوف کے نامور بزرگوں کو خصوصی اہمیت وی گئی ہے اور اسلام کے اولین و سابقین حلقہ بگوش اور تربیت پانے والے ہی اس کتاب کا سرعنوان ہیں جس سلسلہ تربیت کا نقطہ آغاز دار ارقم " ہی تھا مگر موصر ف نے حضرت ارقم " کو ساتواں ہیں جس سلسلہ تربیت کا نقطہ آغاز دار ارقم " ہی تھا مگر موصر ف نے حضرت ارقم " کو ساتواں

بول تگر ریگر متنو ای کتب کی دوری له میرت المغازی

سے قبل،
مفور کیا،
، انہوں
العرب
کا نام بی

ک نہیں ہے جو اس روار کھی ب « نے یکان میں

ر کا تی ماہرد

الم الم

مسلمان ہونے کے باوجود قابل توجہ ہی ہمیں سمجھا، حضرت صحیب اور عمار کے تذکروں میں دار تم المقم کے دروازہ پر ان کی ملاقات اور قبول اسلام کا واقعہ تک ہمیں لکھا، ابو تعیم اصفمانی وار ارقم ہ سے آگاہ ضرور سے گر انہیں اس کے تاریخی کر دار کا ادراک نہیں تھا چنانچہ حضرت سعد بن ابی وقاص کے تذکرہ میں کہتے ہیں کے کہ ''بعض مشرکین نے انہیں مکہ کی کسی گھاٹی میں نماز پڑھتے دیکھا اور ان سے تعرض کیا توانہوں نے تعرض کرنے والے کے سرمیں اونٹ کے جڑے کی ہڑی دے ماری، اس کے بعد رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم اور صحابہ کرام ہ دار ارقم ہمیں جاکر چھپ دار الحفی نہاں ایک جماعت قبول اسلام سے مشرف ہو چکی تھی، دار ارقم کو اب دار الحفیز ران کہتے ہیں، نبوت کے چوشے سال اسلام کی کھلے عام تبلیغ کا حکم فاصدع بماتوم (جس کا آپ کو حکم دیا گیا ہے اس کا کھلے عام چرچا ہی کے) نازل ہوا، تاہم نبوت کے پانچویں سال سے بھی اس واقعہ کا تعلق بتایا گیا ہے جو زیادہ واضح بات ہے، کہا جاتا ہے کہ دار ارقم ہمیں چھپنے کی مدت چھ ماہ تھی

يا صرف ايك ماه وبال قيام ربا! جب تك كه مسلمانون كي تعداد انتاليس تقي "

اصفهانی کے نزدیک چونکہ دار ارقم " میں داخل ہونے سے پہلے انتالیس لوگ اسلام قبول کر چکے تھے، وہاں ایک ماہ یا چھ ماہ سے چھپے ہوئے تھے اور صرف چالیسویں مسلمان عمر بن الحطا ب " کی کمی تھی پھر کھلے عام اظمار اسلام کا سلسلہ شروع ہو گیا تھا، اس لئے حضرت عمر" کے تذکرہ کے ضمن میں دار ارقم " کا ایک جگہ یوں ذکر کرتے ہیں ۸۔! قلت این رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم ؟ قالت اختی ہو فی دار الارقم بن ابی الارقم عندالصفا فاتیت الدار و حمزة فی اصحابہ جلوس فی علیہ وسلم ؟ قالت اختی ہو فی دار الارقم بن ابی الارقم عندالصفا فاتیت الدار و حمزة فی اصحابہ جلوس فی الدار یعنی میں (حضرت عمر") نے کہا! رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کہاں ہوں گے ؟ تو میری بمن (فاطمہ " بنت خطاب) نے کہا کہ آپ " کوہ صفا کے پاس ارقم " بن ابی ارقم کے گھر میں ہیں، میں دوسری وہاں آ یا تو حضرت حمزہ بھی وہاں صحابہ کرام " کے ساتھ گھر میں بیٹھے تھے "اسی ضمن میں دوسری جگہ کھتے ہیں ہے! " فاتیت النبی " فی دار عندالصفا فجلست بین یدیہ (میں صفا کے پاس ایک گھر میں بیٹھے تھے "اسی ضمن میں دوسری بیٹھ کھتے ہیں ہے! " فاتیت النبی " فی دار عندالصفا فجلست بین یدیہ (میں صفا کے پاس ایک گھر میں بیٹھے تھے "اسی ضمن میں دوسری بیٹھ کھیا " بی صلی اللہ علیہ و سلم کے پاس پہنچا اور آپ کے سامنے بیٹھ گیا "

حافظ ابوالفداء ابن کثیر دمشقی متوفی کے 42ھ محدث، مؤرخ اور سیرت نگار ہیں، انہوں نے البدایہ والنہایہ میں دار ارقم سے متعلق جو بات کی ہے وہ آگے آتی ہے، سیرت نبوی پر اپنی کتاب میں حضرت عمر کے قبول اسلام کے واقعہ کے ضمن میں دار ارقم کا ذکر کرتے ہیں گر نام لئے بغیر حضرت عمر کے یہ الفاظ نقل کرتے ہیں! فدلنی یا خباب علی محمہ حتی آتیہ فاسلم قال خباب ھوفی بیت عندالصفا معہ نفر من اصحابہ یعنی اے خباب مجھے محمہ کا پتہ بتا دو کہ ان کے پاس جاکر اسلام قبول کروں، خباب نے بتایا کہ آپ صفا کے پاس ایک مکان میں ہیں آپ کے ساتھ صحابہ کرام سی کی ایک

جاء

-5

دار ا جس

-41

سار

ا لا زوا

\_\_\_

الد

\_

,,,

-

جاءت بھی ہے۔

علائے سیرت کے ان بیانات پر آگر آپ غور فرمائیں تو یہ حقیقت بالکل واضح ہوگی کہ یہ سب کے سب بزرگ ابن اسحاق اور ابن ہشام کے الفاظ ہی کو دوھرار ہے ہیں اور ان میں سے کسی کو بھی دار ارتم کے حقیقی مصرف اور اصلی کر دار کا احساس نہیں ہے، کم سے کم وہ مصرف اور کر دار بھی جس کا ابن سعد، امام ازرقی اور امام حاکم رحمہم اللہ پر واضح تھا۔

متاخر دور کے سیرت نگاروں میں سے السیرۃ المجلبیہ یا انسان العبون فی سیرہ اللین المامون می کے مصنف ابو الفرج نور الدین علی بن ابراہیم طلبی متوفی ۱۰۳۳ھ، السیرۃ الثامیۃ یا سبل المدی والرشاد فی سیرۃ خیرالعبار کے مؤلف محر بن یوسف صلاحی الثامی اور المواهب اللانیہ کے مصنف محمود بن عبدالباتی الرزقانی متوفی ۱۱۲۲ھ کے نام نمایاں ہیں مگر ظاہر ہے کہ دور زوال وانحطاط کے ان بزرگوں سے بھی کوئی بری توقع نہیں باندھی جا سکتی۔

الحلبی حضرت صهیب و عمار کے قبول اسلام کاذکریوں کرتے ہیں ۱۰! "جب رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کے دروازہ اللہ صلی اللہ علیہ وسلم معوث ہوئے تو صهیب بن سنان رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کے دروازہ سے گزرے تو دیکھا کہ عمار وہاں کھڑے ہیں، تب عمار نے ان سے پوچھا صهیب کدھر کا ارادہ ہے؟ صهیب شنے جواب دیا ہیں تو محمہ کے پاس جانے کا ارادہ رکھتا ہوں تاکہ ان کی باتیں سنوں اور ان کی دعوت سے آگاہی حاصل کروں، اس پر عمار شنے کہا! میں بھی تو یمی چاہتا ہوں چنانچہ دونوں رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کے پاس جا کر بیٹھ گئے، آپ نے انہیں آیات قرآنی پڑھ کر سائیں اور قبول اسلام کی دعوت دی تو دونوں ایک ساتھ مسلمان ہو گئے، پھروہ تمام دن آپ کے باس رہے اور شام کو چھپتے چھپاتے چل دیئے "گویا ان کے نزدیک حضرت عمار "وصهیب شکے پاس رہے اور شام کو چھپتے چھپاتے چل دیئے "گویا ان کے نزدیک حضرت عمار "وصهیب شکے قبول اسلام اور ملاقات کا دار ارقم شسے کوئی تعلق ہی نہیں؟!

کو کی گھاٹیوں میں عباوت کرتے ہوئے ایک روز مشرکین نے مسلمانوں کو تنگ کیا تو حضرت سعد بن ابی و قاص " نے ایک مشرک کے سر میں اونٹ کے جبڑے کی ہڈی دے ماری، اس واقعہ میں ایک مسلمان کے ہاتھوں کسی مشرک کا پہلی بار خون بہایا گیا، اس کے بعد حضور "اور صحابہ کرام " دار ارقم میں جا کر چھپ گئے یہ مکان اب (صاحب السیرة الحبینة کے زمانے میں) دارا لخیزران کملاتا ہے اور صفا کے پاس ہے اسے منصور نے خرید لیاتھا، چنانچہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم اور آپ " کے صحابہ " دار ارقم میں نمازیں اداکرتے، اللہ تعالی کو یاد کرتے تھے یہاں تک کہ اللہ تعالی نے آپ کو اعلان حق کا حکم فرما دیا، اس بات سے پتہ چلاہے کہ حضور "اور صحابہ کرام دار ارقم میں اعلان حق تک مقیم رہے، چو تھے سال میں آپ نے اعلان فرمایا، یہ بھی کما جاتا ہے کہ دار ارقم میں اعلان حق تک مقیم رہے، چو تھے سال میں آپ نے اعلان فرمایا، یہ بھی کما جاتا ہے کہ دار ارقم میں اعلان حق تک مقیم رہے، چو تھے سال میں آپ نے اعلان فرمایا، یہ بھی کما جاتا ہے کہ

آپ وہاں چار سال تک مقیم رہے اور پانچویں سال میں اسلام کی اعلانیہ تبلیغ شروع کر دی اا۔۔

حضرت عمر کے تبول اسلام کے سلطے میں الحلبی کا بیان ہے ہے کہ حضور کے بدھ کے روز ان کے لئے دعا فرمائی اور جمعرات کے دن وہ اسلام سے مشرف ہوگئے، قال عمر افلا الصفا وو مفوہ ای منی قلت لہم اخرونی بمکان رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم قالوا ہو فی بیت باسفل الصفا وو مفوہ ای وھی دار الارقم یعنی حضرت عمر نے بیان کیا ہے کہ جب ان لوگوں کو میری سچائی معلوم ہوگئی تو میں نے کہا! مجھے رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کا پہند بتاؤلوگوں نے کہاوہ صفا کے بنچے ایک مکان میں ہیں اور انہوں نے مکان کا حلیہ بیان کیا لیعنی وہ دار ارقم تھا اے "

علامہ حلبی کی بیان کر دہ بیہ تفاصیل ابن سعد، ازرتی اور حاکم کی تفاصیل پر مبنی معلوم نہیں ہوتیں، لیکن ہوسکتا ہے کہ انہوں نے طبری اور ابن الاثیر کے علاوہ ابن عبدالبراور ابن کثیرالدمشقی سے استفادہ کیا ہو، بہرحال حلبی دار ارقم کے مصرف اور کر دار سے مکمل آگاہی کا اظہار کرتے نظر نہیں آئے۔

شرح المواهب اللدنية مين حفزت عرام كے قبول اسلام كا واقعہ يوں نقل ہوا ہے (قوسين ميں المواهب كى عبارت ہے اور باتی شرح كى ہے) ١٣ ا ،!

"هو في اسفل الصفا ( فجئت الى رسول الله صلى الله عليه وسلم في بيت في اسفل الصفا) هي دار الارقم الصحابي كان صلى الله عليه وسلم مختصيا فيها بمن معه من المسلمين، قال المحب الطبرى ويقال لها اليوم دار الخير ران، وفي الصفوة! فقال عمر! يا خباب الطبق بنايعني وه گرصفا كے ينچ ہے (چنانچه ميں رسول الله صلى الله عليه وسلم كے پاس آيا آپ صفا كے ينچ ايك مكان ميں سے) يه مكان مى دار ارقم عليه وسلم كے پاس آيا آپ صفا كے ينچ ايك مكان ميں سے) يه مكان مى دار ارقم ہم جو ايك صحابي بي يمال پر رسول الله صلى الله عليه وسلم ايخ صحاب كرام الله عمراه چه حج الدين طبرى كا قول ہے كه اب اس مكان كو دارا لخبر ران كست مراه چه حج الدين طبرى كا قول ہے كه اب اس مكان كو دارا لخبر ران كست جين، الصفوة ميں آيا ہے كه حضرت عمرا في خباب سے كما! چلو جميں وہاں لے چلو جميں وہاں لے علی الله علیه و بين آيا ہے كه حضرت عمرا في خباب سے كما! چلو جميں وہاں لے علی الله علیه و الله علیه وہاں الله علیه و الله الله علیه و الله علیه و الله علیه و الله علیه وہاں الله علیه و الله الله علیه و الله الله علیه و الله الله علیه وہاں الله علیه وہاں الله علیه و الله الله علیه و الله و ا

شرح المواهب اللدنيد ميں يہ بھى مذكور ہے كہ حضرت عمر فرمايا كرتے ہے كہ اس وقت مسلمانوں كى تعداد چاليس سے کچھ اوپر تھى، پھر فتح البارى كے حوالے سے كہتے ہيں كہ مسلمانوں كى تعداد انتاليس تھى ميں چاليسواں مسلمان تھا اور جب ميں (عمر ) مسلمان ہوا تو اسلام كو عزت اور غلبہ حاصل ہوا اور بير آيت نازل ہوئى! يا ايما النبى حب الله ومن انبعك من المؤمنين اے نبى غلبہ حاصل ہوا اور بير آيت نازل ہوئى! يا ايما النبى حب الله ومن انبعك من المؤمنين اے نبى

جیرے لئے اللہ تعالیٰ کافی ہے اور تیری پیروی کرنے والے مومن ۱۵۔ ! مگریہ آیت سورہ انفال کی ہے جو یرنی ہے اور حضرت عمر "کا قبول اسلام کمی عہد کا واقعہ ہے۔ اسے ہم تسامح پر ہی محمول کریں گے جو علم واوب کی دنیا کی ایک کمزوری ہے مگر ایسی کہ اسے گوارا ہی کیا جاتا ہے۔

بعد کے سیرت نگار حتی کہ عہد جدید کے مصنفین کتب سیرت بھی قدیم روش پر چلتے ہوئے نہ تو کی عہد کے واقعات سیرت کی تفصیل و تحقیق کے متعلق فکر مند نظر آئے اور نہ دار ارقم کی اہمیت یا اس کے تاریخی کر دار کا تذکرہ کیا، ار دو زبان میں سیرت نگاری کے میدان میں علامہ شبلی مرحوم کی سیرۃ النبی کو سنگ میل کی هیشیت حاصل ہے، وہ حضرت عمر کے قبول اسلام کے حوالے سے دار ارقم کا کواوں تذکرہ فرماتے ہیں! " یہ وہ زمانہ تھا کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم حضرت ارقم کے مکان میں جو کوہ صفاکی تلی میں تھا پناہ گزین ہے 14 ۔"

مشہور مصری دانشور اور رہنما محرحسین بیکل کی کتاب "حیاتِ محر" کابھی برداشہرہ ہوئے بھی حضرت فاروق اعظم رضی اللہ عنہ کے قبول اسلام کے حوالے سے دار ارقم کاذکر کرتے ہوئے لکھتے ہیں کا۔! " ذرا در پہلے جس گھر میں موجود ہر گزیدہ کائنات کو تہ تیخ کرنے جا رہے تھے باریاب ہوئے اور اس کے حضور سرنگوں ہوگئے "

مصری سکالر حسن ملطاوی کی کتاب "رسول الله" فی القرآن الکریم" بهت عمده کتاب سیرت ہے وہ بھی دار ارقم کا ذکر ابن ہشام کے حوالے سے کرتے ہیں اور بیت عندالصفا (صفاکے پاس ایک گھر ہے) پر ہی اکتفاکرتے ہیں ۱۸۔۔

پی سے ہوا تھا، بعد میں کی آغاز مغازی کو ضبط تحریر میں لانے سے ہوا تھا، بعد میں کمی زندگی کے واقعات کو ابن اسحاق اور ابن ہشام کے حوالے سے بیان کیا جانے لگا، یہ سلسلہ آج تک اس طرح جاری و ساری ہے۔ ضرورت اس امرکی ہے کہ کتب تفسیر و حدیث کے علاوہ تراجم و سیررجال کی کتابوں کو بھی آخذ سیرت میں شامل کر کے سیرت کے ہرایک پہلو کا الگ الگ پوری وقت اور تفصیل کے ساتھ مطالعہ کیا جائے۔

متاخرین و معاصرین سیرت نگاروں میں ثورة الاسلام و بطل الانبیاء (انقلاب اسلامی اور نبیوں کے ہیرو یعنی محمد مصطفیٰ صلی اللہ علیہ وسلم) کے مصنف محمد لطفی جمعہ (جن کی شہرہ آفاق تصنیف تاریخ فلاسفہ اسلام سے دنیا واقف ہے) کا نام قابل ذکر ہے، انہوں نے اسلام کے شورائی نظام کا پورا بورا ادراک رکھتے ہوئے دمیقراطیتہ محمد (یعنی محمد صلی اللہ علیہ وسلم کی جمہوریت 11) کے عنوان سے آدمیت کابول بالاکرنے والے بطل نبوت کو خراج تحسین پیش کیا ہے تاہم کمی عمد کے متعلق معلومات کی کمی کے باعث نہ تو وہ امر هم شور کی پر توجہ دے سکے ہیں ہے۔

نخ تروع ك

بدھ کے روز عرفواالصدق اووصفوہ ای ہوگئی تومیں ان عیل ہیں

> علوم نهیں شرالدمشقی کرتے نظر

(قوسين

ں وقت انوں کی سے اور اور نہ دار ارقم کے تاریخ ساز کر دار کا تذکرہ کیا ہے، اسی طرح نور الیفن فی سیرة سیدالمرسلین مے مصنف پروفیسر محمد الخضری ، عبقریہ محمد عجد کے مصنف عباس محمود العقاد، سیرة الرسول می مصنف علامہ محمد دروزہ اور ڈاکٹر عمادالدین خلیل صاحب درا سنز فی السیرة کے نام سیرت نگاری کے فن میں معتبرہ محترم نام ہیں گریہ بھی ابن ہشام پر بھروسہ کرتے ہوئے دار ارتم کو محض ایک پناہ گاہ اور اکٹھا ہونے کی جگہ کہنے پر اکتھا کرتے ہیں ۲۰۔

ٹانیا ! ہمارے علماء کے دو گروہ اکثر و پیشتر استبدادی قوتوں سے دور اور بالکل محفوظ و بے نیاز رہے ہیں، ایک اصحاب طریقت اور دوسرے محدثین کرام، علمائے حدیث توامت کا انتمائی قابل اعتماد و امانتدار دماغی ریکارڈ ہیں، سیرت و شریعت کے حوالے سے جو بات صداقت واعتماد کے ساتھ پایہ ثبوت تک پہنچ گئی اسے محدثین اسلام نے محفوظ کر دیا ہے حتی کہ روات حدیث کے احوال و تراجم تک ریکارڈ کر دیئے ہیں، جن میں صحابہ کرام ملا سرفہرست ہیں، مناقب صحابہ یا معرفت صحابہ کے عنوان سے کتب حدیث میں مستقل عناوین ہیں جو کتب سیرو تراجم رجال کے علاوہ ہیں، تاہم ان سیراور تراجم میں روات حدیث کوہی مقدم و قابل ترجیح تصور کیا گیا ہے۔

حضرت ارقم بن ابی ارقم رضی اللہ عنہ چونکہ قلیل الحدیث ہیں اس لئے ان کے احوال کو کم ہیں درج کیا گیا ہے، ابن حزم نے اساء الصحابتہ الرواۃ میں ان کا نام تک درج نہیں کیا حالانکہ اولین سابقین اور اصحاب بدر میں ان کا تذکرہ کیا ہے۔ ۲۱ ہ، صحاح ستہ اور دیگر کتب حدیث میں مناقب و فضائل صحابہ کے ابواب میں بھی حضرت ارقم کا تذکرہ نہیں ماتا، وجہ یمی نظر آتی ہے کہ علائے حدیث میں سے جن بزرگوں نے صحابہ کرام سے کے تراجم کے لئے مستقل تصنیف نہیں فرمائی یا سب کا ذکر نہیں کیا تاہم امام ابو عبد اللہ الحاکم نیشاپوری نے اس کمی کا تدارک فرما دیا ہے۔

امام ابو عبداللہ حاکم نیشا پوری متونی ۴۰۵ھ (۱۰۴۱ء) اعلام الحدیث النبوی میں جس مقام پر فائز بین اس میں ان کااور کوئی شریک وسمیم نہیں ہے، انہوں نے صحیحین کی شرائط پر پوری اتر نے والی احادیث جمع کر کے مسلم و بخاری پر استدراک پیش کیا ہے، گویا صحت سند و متن کے شرائط کی رو سے متدرک حاکم صحیحین کا نمونہ ہے، اس کتاب کا ایک حصہ کتاب معرفہ الصحابتہ کے عنوان سے اصحاب رسول اللہ "کامتند اور جامع تذکرہ ہے۔

متدرک میں امام حاکم نے حضرت ارقم مخزدی "کا تذکرہ بھی بڑے عمرہ اور مفصل انداز میں درج کیا ہے، جو بظاہر ابن سعد زہری کی کتاب الطبقات الکبیر سے منقول نظر آتا ہے، خصوصاً حضرت عثمان بن ارقم کے اس قول (کہ میں ساتویں مسلمان کا بیٹا ہوں میرا باپ اسلام قبول کرنے

والا ساتواں آدی ہے) سے لے کر سنہ ۵۵ جمری میں بچاس سال کی عمر میں حضرت ارقم " کے وفات پانے اور حضرت سعد بن ابی و قاص کو نماز جنازہ پڑھانے کی وصیت کرنے کے تذکرہ تک کا بیان تو لفظ بلفظ ابن سعد کے بیان سے ماتا ہے ۲۲۔۔

حضرت ارقم کے تذکرہ ہی کے ضمن میں امام حاکم نے حضرت عمر کے قبول اسلام کاجوذکر کیا ہے وہ بھی ابن سعد کے بیان سے لفظ بلفظ ملتا ہے اس لئے اس کا یماں نقل کر نامخصیل حاصل اور تحرار میمل کے ضمن میں آتا ہے، لیکن حیرت ہے کہ اگر چہ امام حاکم نے امیر المومنین سیدنا عمر بن الحظا ب رضی اللہ عنہ کا ذکر مفصل انداز میں کیا ہے لیکن ان کے قبول اسلام میں نہ تو دار ارقم کا ذکر ہو اور نہ ابن سعد والی تفاصیل موجود ہیں، یماں امام حاکم نے صرف یہ بتایا ہے کہ رسول اللہ علیہ وسلم نے یہ دعا فرمائی تھی کہ المہم اید الدین بعمر بن الخطاب (اے اللہ عمر بن خطاب کے ذرایعہ دین کو تقویت دے) ابن عباس کی روایت سے اس دعاء میں اید الدین کی جگہ اعز الاسلام کے الفاظ آئے ہیں محرار ک حاکم میں ابن عبر کی زبانی نقل ہونے والے یہ الفاظ بہت اہم ہیں، یہ دار ارقم ہیں تربیت و تزکیہ نفوس کے نبوی اسلوب کی غمازی بھی کرتے ہیں، ابن عمر اوایت کرتے ہیں، تربیت و تزکیہ نفوس کے نبوی اسلوب کی غمازی بھی کرتے ہیں، ابن عمر اوایت کرتے ہیں، ابن عمر اوایت کرتے ہیں، ابن عمر اوایت کے میں تربیت و تزکیہ نفوس کے نبوی اسلوب کی غمازی بھی کرتے ہیں، ابن عمر اوایت کرتے ہیں ابن عمر اوایت کرتے ہیں، ابن عمر اوایت کرتے ہیں ابن عمر کرتے ہیں کرتے ہیں ابن عرب کرتے ہیں کرتے

"ان رسول الله صلى الله عليه وسلم ضرب صدر عمر بن الخطاب بيده حين اسلم ثلاث مرات وهو يقول! اللهم اخرج ما في صدره من غل وابدله ايمانا، يقول ثلاثاليحى حضرت عمر في جب اسلام قبول كيا تورسول الله صلى الله عليه وسلم فيان كے سينے پر تين بار اپنے دست مبارك سے ضرب لگائی اور تين مرتبہ بيه وعافر مائی كه اے الله اس كے سينے سے كھوٹ نكال دے اور اسے ايمان سے بدل دے "

ٹانیاً! بڑاجم صحابہ "تابعین اور تبع تابعین کے سلسے میں علامہ محمہ بن سعد زهری متونی مسلم دستاہ (۱۳۵ه) کی کتاب الطبقات الکبری کو اولیت کا شرف حاصل ہے ابن سعد کے استاذ الواقدی کی ثقاهت و اعتبار تواہل علم کے نز دیک محل جرح و تنقید رہا ہے مگر وہ خود ثقات و معتمدین کی صف میں شار ہوتے ہیں، طبقات ابن سعد، سلسلہ تراجم واسمائے رجال کا ایک سنبرا حلقہ ہے اور اسے اسمائے رجال کے فن میں سنگ میل بلکہ اصلی اور بنیادی ماخذی حیثیت حاصل ہے۔

سیدناار قم بن ابی ارقم عبد مناف رضی الله عنه کے تذکرہ کے ضمن میں ابن سعدنے لکھا ہے کہ! '' کیجیٰ بن عمران بن عثمان سے منقول ہے کہ میں نے اپنے دادا عثمان بن ارقم '' سے سنا ہے، وہ کہتے تھے کہ میں داخل اسلام ہونے والے ساتویں شخص کا بیٹا ہوں، میرے والد (حضرت ارقم '') ر بالكل محفوظ و المت كانتلل المت كانتلل الت واعتادك التحليد المجار المج

بوی میں جس شرائط پر پوری ندو متن کے ندو متن کے تاب معرفہ

مفصل انداذ

اسلام قبول کرنے والے ساتویں آ دمی تھے، مکہ بین ان کامکان کوہ صفایر تھا، کیی وہ جگہ ہے جمال رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم آغاز اسلام بین رہا کرتے تھے، اس جگہ حضور کو گوں کو اسلام کی وعوت ویا کرتے تھے اور یہاں بہت سے لوگ حلقہ بگوش اسلام ہوئے، یہیں پر ایک دن پیر کی رات اللہ تعالیٰ سے دعاما تکتے ہوئے آ ب نے عرض کیا تھا کہ "اے اللہ! تو عمر بن الخطا ب اور عمر بن اشخام دونوں میں سے اپنے پہندیدہ آ دمی کے ذرایعہ اسلام کو عزت وغلبہ عطافرما، " چنانچہ اگلے دن صبح کو عمر بن الخطا ب " آئے اور دار ارقم میں مشرف بہ اسلام ہو گئے، لوگ دار ارقم سے باہم منا جا تھا کہ تعربی کیا اور کھے عام بیت اللہ کا طواف کرنے لگے اور دار ارقم کو دار الاسلام کما جاتا

عود

حضرت عمر کے تذکرہ کے ضمن میں ان کے قبول اسلام کا واقعہ ضبط تحریر میں لاتے ہوئے ابن سعد نے لکھا ہے کہ وہ گھر سے توقتل کے ارادہ سے نکلے تھے مگر راستے میں اپنی بہن کے گھر رخ کرنا پڑا، وہاں حضرت خباب بن ارت کے زبانی دعائے نبوی کی بشارت سن کر دار ارقم کا رخ کیا، حضرت خباب نے کہا ۲۲ ہے!

"عرا بشارت ہو، مجھے یقین ہے کہ تمہارے حق میں رسول اللہ "کی دعا قبول ہو گئی کہ ہے، جو انہوں نے جمعرات (بدھ اور پیر بھی ندکور ہے) کی رات کو فرمائی تھی کہ اللہ اللہ اللہ اللہ عمل مکان میں تھے جو کوہ صفا کے دامن میں ہے (ورسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم فی الدار التی فی اصل الصفا) چنا نچہ عمر "ای مکان میں آگئے، دروازے پر حضرت حمزہ، طلحہ اور دو سرے صحابہ کرام "موجود تھے، حصرت حمزہ " نے جب لوگوں کے دلوں میں حضرت عمر کا خوف محسوس کیا تو کہ! اچھا تو یہ عمر ہے! اگر اللہ تعالی نے عمر کے لئے بھلائی مقدر کر دی ہے تو اسلام قبول کر کے نبی صلی اللہ علیہ وسلم کا پیرو کار بن جائے گا اور اگر وہ کی اور ارادے سے آرہا ہے تو اس کا قصہ موقع تھا، پھر حضور "باہر تشریف لائے، عمر کے پاس آکر آپ نے ان کا گربان پکڑ موقع تھا، پھر حضور "باہر تشریف لائے، عمر کے پاس آکر آپ نے ان کا گربان پکڑ موقع تھا، پھر حضور "باہر تشریف لائے، عمر کے پاس آکر آپ نے ان کا گربان پکڑ طرف سے وہی رسوائی اور عذاب نازل ہو چکا لیاور فرمایا عمر! کیا تم باز آنے والے نہیں ہو، یہاں تک کہ تم پر بھی اللہ تعالی کی طرف سے وہی رسوائی اور عذاب نازل ہو جائے جو ولید بن مغیرہ پر نازل ہو چکا ہے، اے اللہ! یہ ہے عمر بن خطاب اس کے طفیل اسلام کو عزت و غلبہ عطا فرما، ہے، اے اللہ! یہ ہے عمر بن خطاب اس کے طفیل اسلام کو عزت و غلبہ عطا فرما، سے دونرت عمر بول اشے! میں گواہی دیتا ہوں کہ آپ اللہ تعالی کے رسول ہیں ہے، اے اللہ! یہ ہے عمر بن خطاب اس کے طفیل اسلام کو عزت و غلبہ عطا فرما، سے دعزت عمر بول اشے! میں گواہی دیتا ہوں کہ آپ اللہ تعالی کے رسول ہیں ہے، اے اللہ! یہ ہو کیا میں گواہی دیتا ہوں کہ آپ اللہ تعالی کے رسول ہیں جو تو بی حضرت عمر بول اشھے! میں گواہی دیتا ہوں کہ آپ اللہ تعالی کے رسول ہیں بین حضرت عمر بول اشھے! میں گواہی دیتا ہوں کہ آپ اللہ تعالی کے رسول ہیں عمر بول اشھے! میں گواہی دیتا ہوں کہ آپ اللہ تعالی کے رسول ہیں میں تعالی کے رسول ہیں دیتا ہوں کہ آپ اللہ تعالی کے رسول ہیں دیتا ہوں کہ آپ اللہ تعالی کے رسول ہیں دیتا ہوں کہ آپ اللہ کیا کیا کیا کو عزت و اللہ کے دیتا ہوں کہ کی کو عزت و کیا ہوں کیا ہوں

چنانچہ وہ حلقہ بگوش اسلام ہو گئے" حضرت مصعب بن عمیر الخیر ؓ کے قبول اسلام کے ضمن میں ابن سعد کا بیر بیان بھی قابل گور ہے۔۲۔۔۔

" حضرت عمر" کو پہتہ چلا کہ رسول اللہ" دار ارقم بن ابی ارقم میں دعوت اسلام دیتے
ہیں چنانچہ وہ آپ کے پاس گئے، اسلام قبول کیااور آپ کی نبوت کی تصدیق کی پھر باہر

چلے گئے، اپنی والدہ اور قبیلہ کے لوگوں سے اپنا اسلام قبول کرنا پوشیدہ رکھا"

حضرت صہیب بن سنان اور حضرت عمار" بن یاسر کے قبول اسلام کے ضمن میں ابن سعد

ف کھا ہے ۲۸ ۔ کہ! " عمار بن یاسر بیان کیا کرتے تھے کہ میری ملاقات صبیب بن سنان سے

دار ارقم کے دروازہ پر ہوئی جبکہ رسول اللہ" وہاں پر موجود تھے، میں نے صہیب سے پوچھا کیا

چاہتے ہو؟ انہوں نے پوچھا! آپ کیا چاہتے ہیں؟ تب میں نے انہیں جواب دیا! میں تو محمی کے پاس

جاکر ان کی باتیں سننا چاہتا ہوں اس پر حضرت عمار" نے کہا! میں بھی تو یمی چاہتا ہوں! چنانچہ ہم

حضور" کی خدمت میں حاضر ہو گئے، آپ نے ہمیں اسلام قبول کرنے کی دعوت دی، ہم مشرف بہ

اسلام ہو گئے پھراس روز شام تک ہم وہیں رہے، پھر ہم چھپتے چھپاتے نکل پڑے " یہ بھی واضح

رہے کہ حضرت صہیب و عمار رضی اللہ عنما کے قبول اسلام سے پہلے تمیں سے ذاکہ آ دمی حلقہ

گوش اسلام ہو چکے تھے۔

ابن سعد نے دارار قم کے حوالے سے جو باتیں کہی ہیں ان میں سے ایک ہے ہی ہے کہ وہ دارار قم میں حضور گئے فروش ہونے کو ایک تاریخ ساز مرحلہ تشلیم کر تا ہے، بعد کے مور خین و تذکرہ تگاروں میں سے امام ابو عبداللہ الحاکم، حافظ ابن الاثیر صاحب کتاب الکامل فی تاریخ الاسلام اور امام ابو جعفر محمد بن جریر طبی کے سوا ابن سعد کے اس موقف اور اسلوب کو کوئی اور سمجھ نہیں سکا، یہ تنیوں جلیل القدر اہل علم ابن سعد کی طرح دار ارقم کے دار الاسلام بنائے جانے کو ایک تاریخ میں اسے وہی اہمیت دیتے ہوئے نظر آتے ہیں تریخی واقعہ تصور کرتے ہوئے طلوع اسلام کی تاریخ میں اسے وہی اہمیت دیتے ہوئے نظر آتے ہیں جو زمانہ قبل اسلام میں عام الفیل، حرب المفی راور حلف العفنول کو حاصل تھی، کم سے کم می عمد میں حلقہ بگوش اسلام ہونے دالوں میں واضح طور پر تفریق وانتیاز کے لئے ضروری سمجھا ہے، ابن سعد فی صندرجہ ذیل صحابہ کرام شکے تذکروں میں یہ بات خصوصیت سے ذکر کی ہے کہ وہ حضور صلی اللہ علیہ وسلم کے دار ارقم سے تشریف فرما ہونے سے قبل اسلام قبول کر ۲۹ سے تھے تھے! حضرت فید ہی اللہ علیہ وسلم کے دار ارقم سے تشریف فرما ہونے سے قبل اسلام قبول کر ۲۹ سے تھے تھے! حضرت خدیجہ، حضرت ابو بکر، حضرت عثمان، حضرت علی اور حضرت زیدرضی اللہ عنہ مے علاوہ عبیدہ بن خدیجہ، حضرت ابو بکر، حضرت عثمان، حضرت علی اور حضرت زیدرضی اللہ عنہ محمد کے علاوہ عبیدہ بن حضرت ابو حذیفہ بن عقد، عبد اللہ بن عوف، عبداللہ بن معود، خباب بن

اسلام کی اسلام کی ان پیرکی اور عمرو نیجه ان گلے اسلام کی اسلام کی اسلام کی کما جاتا

نے ہوئے گھردخ رخ کیا، ارت، مسعود بن ربیج، واقد بن عبرالله، عامر بن فهیره ، ابو سلمه بن اسد، سعید بن زید، عامر بن ربیحه، خنیس بن عذافه، عبرالله بن مظعون اور حاطب بن عمرورضی الله عنم اجمعین، ای طرح ابن سعد نے ان بزرگول کی نشاند بی بھی ضروری سمجھی ہے جو دار ارقم کے اندر آکر حضور کے وست مبارک پر مشرف به اسلام ہوئے ان صحابہ کرام " میں حضرت صهبیب " اور عمار" کے علاوہ مصعب بن عمیر، عمر بن الخطاب، عاقل بن ابی بکر، عامر بن ابی بکر، ایاس بن ابی بکر اور خالد بن ابی بکر رضی الله عنم م

علامہ محمد بن سعد کی ان تصریحات کا بغور جائزہ لینے سے واضح ہو تا ہے کہ!

ا۔ اسلام کا مرکز اور اہل اسلام کا ماویٰ و ملجا ہونے کے باعث دار ارقم سے کو دار الاسلام کے نام سے پکارا اور پہیانا جاتا تھا۔

۲- سید مکان مهبط وحی ربانی تھا، سیر بات صرف الله اور اس کے رسول سے علم میں ہے کہ سیال کن کن آیات ربانی کانزول ہوا۔

س- الله تعالیٰ کے پیارے رسول صلی الله علیہ وسلم یماں آنے والے طالبان حق کو دعوت اسلام دیتے تھے اور جو آیا تھاوہ فیض ہدایت پاکر ہی لکاتا تھا۔

سم ۔ یہ مکان اہل اسلام کے لئے سکون و اطمینان قلب کا مرکز بھی تھا، نادار، بیکس، ستائے موٹ اور مجبور اور غلام یہاں آگر پناہ بھی لیتے تھے۔

- یماں پر ذکر اللہ اور وعظ و تذکیر کا فریضہ بھی مسلسل انجام پا تا تھا، نبی صلی اللہ علیہ وسلم اپنے جاں نثار ول کے ساتھ اجتماعی دعائیں بھی فرماتے تھے حضرت خباب سے بیان سے تو یہ بھی واضح ہوتا ہے کہ محسن انسانیت صلی اللہ علیہ وسلم یماں راتوں کو بھی بندگان خداکی ہدایت کے لئے اللہ تعالیٰ کے حضور التجائیں فرماتے تھے۔

ابن سعد کے عہد تک خلافت علی منہاج النبوۃ کے اختتام کو ڈیڑھ یا وو سوسال بیت بچے تھے اور اسلام کا شورائی جمہوری نظام دھندلا چکا تھا اس لئے وہ یہ بات تو نقل کر گئے کہ دار ارقم کو دار الاسلام کہتے تھے اور یہاں تعلیم و تربیت نبوی اور تزکیہ نفوس کا سلسلہ رہتا تھا گر وہ دار ارقم اور وام سھم شوری بنینہم میں جو باہم ربط ہے وہ ان کی نظر سے بھی اوجھل ہی رہا گر امام حاکم کے عہد تک تو تاریخ انسانی کے اس مثالی شورائی جمہوری نظام کو بیتے ہوئے تین چار صدیاں بیت چی تھیں، ملوکیت کے استبدادی پنجوں نے امت کے عقول و اذبان کو پوری طرح اپنی گر فت میں لے لیا تھا ملوکیت کے استبدادی پنجوں نے امت کے عقول و اذبان کو پوری طرح اپنی گر فت میں لے لیا تھا اس لئے ابن سعد والی بہت سی باتیں امام حاکم نیشا پوری کے عہد تک نہ صرف مرحم پر چی تھیں بلکہ بالکل محو ہوگئی تھیں یا کم سے کم استبدادی ملوکیت اور مطلق العنان شہنشاہیت کے دباؤ اور مخوس بالکل محو ہوگئی تھیں یا کم سے کم استبدادی ملوکیت اور مطلق العنان شہنشاہیت کے دباؤ اور مخوس بالکل محو ہوگئی تھیں یا کم سے کم استبدادی ملوکیت اور مطلق العنان شہنشاہیت کے دباؤ اور مخوس

سابہ میں پنینے والے دماغ اسلام کی اس شورائی جمہوری روح کے ادراک سے عاجز ہو چکے

ہماری ماریخ نولی اور تذکرہ نگاری کا ایک پہلو نقل راچہ باید عقل مبی رہا ہے۔
مثل آٹھویں صدی ہجری کا تذکرہ نگار پہلی صدی ہجری کی کسی شخصیت کا تذکرہ لکھنے بیشا ہے تو
خاہرہے اس نے اپنے سے پہلے مصنفین سے ہی معلومات لینا ہیں مگر لفظ بہ لفظ عبارت نقل کر دے
گااور حوالہ نہیں دے گا، اس طرح کھی پر کھی بھی ماری جائے گی کہ اگر "اسفل الصفا" لکھا ہے تو
اسفل الصفالکھ دے گا، اگر پہلے نے اصل الصفالکھا ہے تو یہ بھی ایسے ہی نقل کر لے گااور اگر اہل
الصفالکھا ہے تو بغیر سوچ سمجھ یو نہی نقل کر دیا جائے گا، لیکن اس بھیڑ چال تاریخی روایت کے
باوجود ہمارے تاریخ نویسوں اور تذکرہ نگاروں نے دار ارقم شکے سلمے بیس اس روایت کو بھی کم کم
اپنایا ہے، ابن سعد اور ابوالولید ازر تی نے دار ارقم شکے متعلق جو کچھ لکھا ہے اسے اساسی معلومات
کی حیثیت حاصل ہے، مگر بعد کے تذکرہ نگاروں اور تاریخ نویسوں نے ان اساسی معلومات کو چھان
کی حیثیت حاصل ہے، مگر بعد کے تذکرہ نگاروں اور تاریخ نویسوں نے ان اساسی معلومات کو چھان
کی حیثیت حاصل ہے، مگر بعد کے تذکرہ نگاروں اور تاریخ نویسوں نے ان اساسی معلومات کو چھان
کی حیثیت حاصل ہے، مگر بعد کے تذکرہ نگاروں اور تاریخ نویسوں نے ان اساسی معلومات کو چھان
کی دیثیت حاصل ہے، مگر بعد کے تذکرہ نگاروں اور تاریخ نویسوں نے ان اساسی معلومات کو چھان
کی دیثیت حاصل ہے، مگر بعد کے تذکرہ نگاروں اور تاریخ نویسوں نے ان اساسی معلومات کو چھان
کی دی جاس رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم چھے تھے) بنا دیا، دار ارقم شمیں کیا ہو تا تھا؟ یساں
خروش کیون جو کی عمد نبوت و خلافت راشدہ میں اسلام کا شورائی جمہوری نظام کیا تھا؟ اس پر توجہ میں دی جاسی!

حافظ ابو عمر یوسف بن عبداللہ ابن عبدالبر متوفی ۱۲۳ه (۱۲۰ء) اسلامی اندلس کے جلیل القدر محدث ہیں، معلوم ہوتا ہے ان تک ابن سعد کی انطبقات، تاریخ طبری اور امام ابو عبداللہ الحام کی متدرک یا ان کی معلومات پہنچ گئی تھیں، چنانچہ اپنی شہرہ آفاق کتاب الاستیعاب فی معرفتہ الاصحاب میں حضرت ارقم "کا تذکرہ کرتے ۱۳۰۰ ہوئے بتاتے ہیں کہ یہ ارقم بن ابی ارقم وہی ہیں جن کے گھر میں نبی صلی اللہ علیہ وسلم مکہ مرمہ میں قریش سے پوشیدہ مقیم رہتے تھے، کھل کر سامنے آنے سے قبل آغاز اسلام میں آپ یمال پر لوگوں کو اسلام قبول کرنے کی وعوت دیتے تھے، حضرت ارقم "کا یہ مکان مکہ میں کو صفار واقع تھا، چنانچہ یمال پر ایک بہت بوی جماعت نے اسلام قبول کیا، یہ ارقم " بنو مخزوم سے ہیں اور بہت بوی مشہور شخصیت ہیں، ان کے گھر میں ابتدائے اسلام کے مرحلے میں کبار صحابہ " اسلام سے مشرف ہوئی ان میں آخری اسلام لانے والے عمر بن محطاب مرحلے میں کبار صحابہ " اسلام سے مشرف ہوئی ان میں آخری اسلام لانے والے عمر بن محطاب مضانوں کی تعداد چالیس ہوگی ان میں آخری اسلام لانے والے عمر بن محطاب رضی اللہ عند تھے چنانچہ جب چالیس ہوگی ان میں آخری اسلام لانے والے عمر بن محطاب رضی اللہ عند تھے چنانچہ جب چالیس ہوگی ان میں آخری اسلام لانے والے عمر بن محطاب رضی اللہ عند تھے چنانچہ جب چالیس ہوگی ان میں آخری اسلام لانے والے عمر بن محطاب رضی اللہ عند تھے چنانچہ جب چالیس ہوگی ان میں آخری اسلام لانے والے عمر بن محطاب رضی اللہ عند تھے چنانچہ جب چالیس ہوگی ان ہیں آخری اسلام لانے والے عمر بن محطاب رضی اللہ عند تھے چنانچہ جب چالیس ہوگی ان ہیں آخری اسلام لانے والے عمر بن محطاب رضی اللہ عند تھے چنانچہ جب چالیس ہوگی او باہر آگے "

رین زیر، عامربن اجمعین، ای طرح ر آگر حضور کے اور عمار سے علادہ ابکر اور خالدین ابی

دار الاسلام ك نام

کے علم میں ہے کہ

تق كو دعوت اسلام

وار، بیکس، ستائے

روسوسال بيت عجم را ارقم اور ا

حافظ ابن عبدالبر كاب بیان واضح طور پر دار ارقم كی اہمیت اور كر دار كو اجاگر كرتا ہے، البتہ ان كے اس انداز بیان سے به مترشح ہوتا ہے كہ وہ ان چاليس مسلمانوں كو بجرت حبشہ سے قبل قبول اسلام سے مشرف تصور كرتے ہیں حالانكہ به حضرات ہجرت حبشہ كے بعد اس تعداد میں مسلمان ہوئے تھے یا جو ہجرت حبشہ سے رہ گئے تھے انہیں شامل كر كے حضرت عمر كی آمد سے چاليس ہو گئے تھے جيسا كہ ابن الا شير نے الكامل میں صراحت سے لكھا ہے۔

حضرت صهیب بن سنان روی " کے تذکرہ میں ۳۱ مصرت عمار بن یاس کا وہ بیان بھی نقل کرتے ہیں جو دار ارقم کے دروازہ پر حضرت صهیب " سے ملاقات اور مکالمہ کے بارے میں ہے اور جے ابن سعد اور امام حاکم نیٹا پوری نے روایت کیا ہے؟ حضرت عمر کے تذکرہ میں ان کے قبول اسلام کے ضمن میں ان کے سینہ پر تین بار اپنے دست مبارک سے ضرب لگانے اور تین باریہ وعاکرنے کا واقعہ بھی نقل کرتے ہیں کہ اللہم اخرج مانی صدرہ من غل وابد لہ ایمانا (ات اللہ! ان کے سینہ میں سے کھوٹ نکال دیجئے اور اسے ایمان سے بدل دیجئے ۳۲ ۔

علامہ ابوالفرج جمال الدین عبرالرحلٰ بن علی ابن الجوزی متوفی کاموہ نے اپنی کتاب صفۃ الصوۃ ۳۳ میں حفرت عمر کے احوال میں ان کے قبول اسلام اور دار ارقم کے حوالے سے صرف ایک جملہ لکھا ہے! اسلم ورسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم فی الدارالتی فی اصل الصفا (وہ جمعرات کے روز اسلام لائے جب کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم اس مکان میں تھے جو صفاکی اصل میں واقع ہے) ۔ حضرت صهیب و عمار کے ترجمہ میں ان کے قبول اسلام کے ضمن میں دار ارقم کا ذکر تک نہیں کیا اور حضرت ارقم کے احوال میں یہ بتایا ہے کہ ان کے مکان میں حضور چھے تھے، لوگوں کو دعوت اسلام دی تھی اور ارقم نے اس مکان کو وقف کر دیا تھا، بعد میں اسے عباسیوں نے خرید لیا دعوت اسلام دی تھی اور ارقم نے اس مکان کو وقف کر دیا تھا، بعد میں اسے عباسیوں نے خرید لیا

حافظ عزالدین ابوالحن علی بن محمد ابن الاثیر الجزری متونی ۱۳۵۰ اسلام کاعظیم و جلیل متورخ ہے اور ابن الاثیر برادران (تین بھائی شے تینوں ابن الاثیر الجزری کہلاتے ہیں) میں بلند ترین مقام کے مالک ہیں، دار ارقم کے حوالے سے انہوں نے ایک ثفتہ و متند مؤرخ اسلام کے طور پر جو کچھ تحریر فرمایا ہے وہ آگے آتا ہے، یماں انہوں نے اپنے تذکرہ صحابہ کرام مسمی بہ اسد الغابہ فی معرفہ انصحابہ میں اس حوالے سے جو کچھ لکھا ہے اس کا مطالعہ بھی ضروری ہے، حضرت صحبیب اور عمار بن یاسر کے احوال ۲۳ میں صراحت سے لکھا ہے کہ یہ دونوں بیک وقت دار ارقم سے مشرف ہوئے تھے اور عمار کے ترجمہ میں ۲ سے اس ملا قات اور مکالمہ کو اس تفصیل اور انہی الفاظ میں ان کی اپنی زبانی قبول اسلام کا داقعہ نقل کرتے ہوئے لکھا ہے۔ ا

" خباب بن ارت " نے کہا! ابن خطاب! سمیس خوشخبری ہو کہ پیر کے دن ہم نے رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کو دعا کرتے ساہے آپ فرماتے سے! اللهم اعز الاسلام باحب الرجلين اليك اما عمروبن اللہ علیہ وسلم کو دعا کرتے ساہے آپ فرماتے سے! اللهم اعز الاسلام باحب الرجلين اليك اما عمروبن ہشام او عمر بن الخطاب، ہميں اميد ہے کہ قبول اسلام کی بيہ دعائے نبوی آپ کے ہی حق میں قبول ہوئی ہے، اس لئے ہم آپ کو بشارت دیتے ہیں، جب سب لوگوں کو میری صدق دلی کالیقین ہوگیاتو میں نے پوچھا بناؤ اس وقت رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کماں ہیں؟ توسب نے جواب دیا! وہ کوہ صفا کے دامن والے مکان میں ہیں"

حضرت ارقم ﴿ كِ احوال مِين الاثير كابية قول حافظ ابن عبدالبر ذكور كے بيان كى بازگشت معلوم ہوتى ہے مگر اس كا نقابلى مطالعہ ابن الاثير كے آئندہ بيان بحيثيت مئورخ و صاحب الكامل فى الثار يخ كے ساتھ ہونا چاہئے، لکھتے ہيں!

حافظ شمس الدین محمہ بن احمہ ذصبی متوفی ۲۵۸ه (۱۳۵۳ء) بڑے پائے کے محدث و مخورخ ہیں، روات حدیث اور اساء الرجال میں ان کی ثقابت اور احتیاط کا جواب نہیں، عمد نبوی و خلافت راشدہ کو بیتے ہوئے سات طویل و مہیب صدیاں ہو چکیں تو وہ مطلع علوم اسلامیہ پر نمودار ہوئے اسلامی و نیا جبابرہ امت کے پنجوں میں جکڑی ہوئی اور صلیب وہلال کے معرکوں سے نڈھال ہو چکی تھی، احرام آ دمیت، مکمل آزادی رائے اور شورائیت کا علمبردار اسلامی نظام قصہ پارینہ بن چکا تھا اس لئے حافظ ذھبی حضرت ارقم سے احوال میں دار ارقم سے کا بارے میں ایک جملہ لکھ کر خاصوش ہو جاتے ہیں!

"وقدا ستخفی النبی صلی الله علیه وسلم فی داره و هی عندالصفایعنی بیه ارقم وه بین جن کے گھر میں نبی صلی الله علیه وسلم چھپ گئے تھے اور وہ صفا کے پاس واقع

ہے `` حضرت عمار "بن باسر كاطويل تذكره لكھا ہے مكر ان كے قبول اسلام يا دار ارقم كے دروازہ ا ہے، البتہ عقبل قبول ماسلمان چالیس ہو

> بیان بھی رے میں ان کے نین باریہ اللہ! ان

> > کے سے جمعرات بی واقع کر تک رکوں کو خرید لیا

بالآر

وجليل بلد ميل بلد كم طور ميل كم طور ميل كم المد وراد من من المد كالمد كا

پر حضرت صهیب سے ان کی ملاقات اور تاریخی مکالمہ کا توذکر نہیں کیا، البتہ واقدی کے حوالے ہے

اتنا بتایا ہے کہ جب تمیں سے زائد لوگ مسلمان ہو چے تو صبیب "اور عمار" ایک ساتھ اسلام لائے

تھے، لیکن حضرت صمیب رومی " کے احوال کے ضمن میں لکھتے ہیں ۲۸۔!

"قال عمارلفیت صهیبا علی باب دار الارقم و فیها رسول الله صلی الله علیه وسلم فدخلنا فعرض علیبنا الاسلام فاسلمنا ثم مکننا یوما علی ذلک حتی اسبنا فخرجنا بخن مستخفون یعنی عمار کهتے ہیں کہ دار ارقم کے دروازہ پر جب صهبیب سے میری ملاقات ہوئی تورسول الله صلی الله علیه وسلم اندر سے، ہم آپ کے پاس اندر گئے، آپ نے ہمیں دعوت اسلام دی، ہم مسلمان ہوگئے ہم نے وہ دن ای طرح وہیں گزارا جب شام ہوئی تو وہاں سے چھیتے ہوئے نکل پڑے تھے۔ "

تذکرہ صحابہ کرام رضی اللہ عنم کے سلسلے کی آخری کڑی حافظ ابن حجر متوفی ۱۵۸ھ (۱۳۷۲ء) کی کتاب الاصابہ فی تمییزالصی ہہ ہے، وہ حضرت ارقم کے احوال کے ضمن میں حاکم کی متدرک کے حوالے سے صرف اتنا بتاتے ہیں ۳۹۔ کہ "وکان رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم فی وارہ التی عندالصفاحتی تکاملوا اربعین رجلا مسلمین و کان آخر هم اسلاما عمر فلما تکا ملوا اربعین رجلا خرجوا" یعنی رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم ان کے گھر میں تھے جو صفا کے پاس تھا یہاں تک کہ چالیس آدمی مسلمان ہو گئے جن میں آخری حضرت عمر شمتے جب چالیس ہو گئے تو باہر آگئے۔

حضرت عمار وصهیب کے تذکروں میں ابن سعد کے حوالے سے صرف اتنا کہنے پر اکتفاکیا ہے کہ بد دونوں اس وفت اسلام لائے تھے جب رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم دار ارقم میں متھے • ۲۰ ۔

حضرت عمر کے ترجمہ میں ان دعوات نبوی کے الفاظ کا ذکر تفصیل سے کیا ہے جو ان کے قبول اسلام کے لئے آپ فرمایا کرتے تھے، جن میں سے یہ الفاظ بھی تھے کہ اللهم اعز الاسلام باحب الرجلین الیک اجمر بن الخطا ب او بابی جمل بن ہشام (اے اللہ دونوں میں سے آپ پیندیدہ آدمی کے ذریعہ اسلام کو غلبہ عطافرہ، عمر بن خطاب الا یا ابوجہل بن ہشام) لیکن یہ دعائیں کہاں فرمائی گئیں اس کاذکر شمیں کیا یا دار ارقم کا حوالہ صرف اس قدر آیا ہے کہ "وہ باہر آئے تورسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم ان کے اور حضرت حمزہ کے در میان تھے اور وہ لوگ بھی جو دار ارقم میں چھے ہوئے ستے وی دار ارقم میں چھے ہوئے سام ان کے اور حضرت حمزہ کے در میان تھے اور وہ لوگ بھی جو دار ارقم میں چھے ہوئے ستے وی در میان سے در میان ہے در میان سے در

رابعاً! امام المؤرخين ابوجعفر محمد بن جرير طبرى متونى ١٠٠٥ ه (٩٢٣ء) نے جب اپنی شهره آفاق كتاب تاريخ الرسل والملوك مرتب كى توعباسيوں كا آفتاب اقبال نصف النهارير تقااور

9

اسلامی تاریخ بہت سے موڑ مڑ چکی تھی گر اس درویش صفت و جفائش ستارہ علم و دانش کی عقابی نگاہوں سے کوئی گوشہ اور نشیب و فراز اوجھل نہ رہ سکا، طبری نے جس محنت شاقہ اور ہمت مردانہ سے کام لیتے ہوئے تاریخی مواد کو جمع کیاوہ قابل تحسین ہے، تاریخ طبری کی ورق گر دانی اس سے اندازہ ہوتا ہے کہ ابو جعفر طبری کو دار ارقم کی خصوصی اہمیت کا احساس ضرور ہے، چنانچہ وہ اس تاریخ ساز مکان میں آفقاب رسالت وار کاروان اسلام کے فروکش ہونے کو ایک نمایت اہم واقعہ اور سنگ میل تصور کرتا ہے، سابقین اولین مهاجرین کے قبول اسلام کو اس واقعہ سے قبل یاس کے بعد کے حوالے سے ذکر کرتا ہے۔

سیدنا عثمان غنی رضی اللہ عنہ کے قبول اسلام کو رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کے دار ارقم میں فروکش ہونے سے قبل کا واقعہ بتاتے ہوئے طبری اس کی تاریخ کا تعین کرتا ہے اسی طرح جعفر بن ابی طالب اور ابوالاعور سعیہ بن زید (حضرت عمر کے بہنوئی) کے قبول اسلام کے واقعات بھی رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کے دار ارقم میں فروکش ہونے سے قبل وقوع پذیر ہوئے، طبری اس بات کی واضح طور پر نشاندہی کرتا ہے کہ دار ارقم کو دعوت اسلامی کا مرکز ہونے کا شرف حاصل تھا چنانچہ وہ دار ارقم میں حضور کی آمد کے ساتھ ساتھ وہاں دعوت اسلام کا سلسلہ شروع کرنے کا مجھی تذکرہ کرتا ہے، قبل ان ید خل رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم دار الارقم وقبل ان یدعو فیہا (بیہ کوگ حضور سے دار ارقم میں فروکش ہونے اور اسے دعوت اسلام کا مرکز بنانے سے قبل اسلام کا مرکز بنانے سے قبل اسلام سے مشرف ہو گئے تھے)۔

طبری اس بات کی بھی صراحت کرتا ہے کہ قبول اسلام میں حضرت ارقم "کو ساتواں مسلمان ہونے کا شرف حاصل ہے، وہ ان کے بیٹے حضرت عثمان بن ارقم "کا بیہ قول نقل کرتا ہے کہ میں ساتویں مسلمان کا فرزند ہوں، میرے والد اسلام قبول کرنے والے ساتویں آ دمی سے اور دار ارقم کا ذکر کرتے ہوئے لکھتا ہے ۲۲۔!

"و كان داره على الصفا، وهى الدار التى كان النبى صلى الله عليه وسلم يكون فيها فى اول الاسلام وفيها دعالناس الى الاسلام فاسلم فيها قوم كثير يعنى حضرت ارقم كا گھر كوه صفا پر واقع تھا اور يمى وه گھر ہے جهاں آغاز اسلام كے وقت رسول الله صلى الله عليه وسلم رہا كرتے تھے، يميں پر آپ لوگوں كو دعوت اسلام ديا كرتے تھے اور يهاں پر بہت سے لوگ علقہ بگوش اسلام ہوئے تھے۔ "

یں میں ایو جعفری یہ تصریحات بہت اہم ہیں اور دار ارقم کے تاریخ ساز کر دار پر روشنی ڈالتی ہیں، ایک تو یہ کہ طبری کے نز دیک دار ارقم میں کاروان اسلام کا ا کے کے

مهر مهر ما م وسلم فی وسلم فی بن رجلا تک که اکتفاکیا رقم میں

ان کے

مادب

ه آدی

ل فرماتی

الله صلى

¿ ne

ريار.

فروکش ہوناکوئی معمول کا واقعہ نہ تھا بلکہ ایک تاریخ ساز مرحلہ تھا، یہ واقعہ عام الفیل کی طرح کا ایک ہمتم بالثان واقعہ تھا جس کے حوالے سے مسلمان اپنی کمی تاریخ کے واقعات کا تعین اٹی طرح کرتے تھے جس طرح طلوع اسلام کے وقت مکہ والے اپنی معاصر تاریخ کے واقعات کا تعین عام الفیل کے حوالے سے کرتے تھے، والے اپنی معاصر تاریخ کے واقعات کا تعین عام الفیل کے حوالے سے کرتے تھے، دوسری یہ حقیقت بھی عیاں ہوتی ہے کہ دار ارقم کاروان اسلام کے لئے کوئی وقتی یا عارضی پناہ گاہ نہ تھی جمال روپوش ہونے کی سمولت تھی بلکہ یمال تو دعوت اسلام اور افراد امت کی تربیت کا کام بھی انجام پاتا تھا۔ اس دعوت و تربیت کے شرف سے وہ لوگ سم فراز ہوئے جو ہجرت نبوی سے قبل اسلام لائے اور سابقین اولین کے درجہ اعلیٰ پر فائز ہوئے۔

اہام ابوجعفر محر بن جریہ طبری کے بعد آنے والے مور خین میں سے جس مورخ نے دار ارقم کی اہمیت کو محسوس کیا اور اس کے متعلق تفصیلی معلومات کے اندراج سے اعراض نہیں کیا وہ ہیں ابو الحن عزالدین علی بن محمہ ابن الاثیر الجزری المتوفی ۱۳۰۰ھ (۱۲۳۳ء) صاحب الکامل فی التاریخ اور اسد الغابہ فی معرفہ الصحابہ، بلکہ دار ارقم کے حوالے سے ابن اثیر طبری پر بھی سبقت و بر تری حاصل کر گئے ہیں کیونکہ یوں لگتا ہے کہ علامہ محمہ بن سعد کی طبقات کبری پر اعتماد کرتے ہوئے ابن اثیر وہ تمام اشارات درج کر گئے ہیں جو دار ارقم کے متعلق بنیادی ماخذ کی حیثیت سے طبقات میں فہ کور ہیں بلکہ ابن اثیر نے ایک ایک وضاحت درج کی ہے جو نہ طبری کے بہاں ملتی ہے اور نہ ابن سعد کے ہاں، چنانچہ حضرت عمر بن جو نہ طبری کے بہاں ملتی ہے اور نہ ابن سعد کے ہاں، چنانچہ حضرت عمر بن النظر کی سے جو نہ طبری کے جوالے سے ابن الاثیر کلصے ہیں۔ سام

"عمر بن الخطاب" تلوار النكائے گھر سے نكل پڑے، ان كا ارادہ نبى كريم "كو (معاذ الله) شهيد كرنے كا تھا، مسلمان بھى آپ كے ساتھ دار ارقم ميں جمع تھے جو كوہ صفا كے پاس داقع تھا اس دفت آنخضرت صلى الله عليه وسلم كے ساتھ ان مسلمانوں ميں سے تقريباً چاليس آدى، مرد و زن موجود تھے جو ہجرت حبثہ كے لئے نہيں نكلے تھے۔ "

حافظ ابن الاثیر کی الکامل فی التاریخ کا یہ اقتباس بہت اہم ہے اور کئی ایک اہم تاریخی و قائع کا تعین اور وضاحت کر تا ہے۔ ا ۔ ایک تو یہ حقیقت عیاں ہوتی ہے کہ حضرت عمر بن الخطاب رضی اللہ عنہ ہجرت صبشہ کے وقوع پذیر ہونے کے بعد اسلام سے مشرف ہوئے۔

جبوہ اسلام کے حلقہ بگوش ہوئے تواس وقت رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کے پاس دار ارتم میں اہل ایمان کی ایک جماعت موجود تھی جن کی تعداد چالیس کے قریب تھی، اس میں مرد اور خواتین سب شامل تھے اور یہ تعداد ان بزرگان سلف کے علاوہ تھی جو ارشاد نبوی کے مطابق حبشہ چلے گئے تھے۔

س۔ حضرت عمر ﷺ کے قبول اسلام کے نتیجہ میں جن اہل اسلام کو عزت اور جرأت میسر آئی اور وہ بیت اللہ شریف میں کھلے عام نماز اوا کرنے کے قابل ہوئے وہ میں چالیس صحابہ کرام ﷺ تھے جو ہجرت حبشہ کے بعد مسلمان ہوئے یا ہجرت نہ کر سکے تھے۔

ابن الاثیر ابن سعد اور طبری کی طرح دار ارقم سطی رسول الله صلی الله علیه وسلم کے فروش ہونے کو ایک اہم اور تاریخی واقعہ تصور کرتے ہیں مثلاً وہ حضرت واقد بن عبدالله سطی متوفی ۱۳۳ ہو اور حضرت عثان بن عفان سطی تبول اسلام عبدالله سطی متوفی ۱۳۳ ہو متوفی ۱۳۳ ہو در ارقم میں داخل ہونے سے قبل مسلمان ہو کیے متعلق یہ صراحت کرتے ہیں کہ وہ حضور "کے دار ارقم میں داخل ہونے سے قبل مسلمان ہو کیے تھے۔ ۱۳۳ ہے

حضرت ارقم بن ابی ارقم رضی اللہ عنه کے تذکرہ کے ضمن میں ابن الاثیر کا بیہ جملہ بھی خصوصی معنویت کا حامل ہے ۵ می دارہ خصوصی معنویت کا حامل ہے ۵ می دو الذی کان رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم بیختفی فی دارہ بمکہ لیعنی بیہ ارقم وہی ہیں جن کے گھر واقع مکه مکرمہ میں رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم پوشیدہ رہا کرتے تھے۔ "

ابن سعد اور طبری کے ہاں کان یکون فیمارسول اللہ " کے الفاظ سے یمال ان کی جگہ کان

کے الفاظ آ گئے ہیں، اس سے یہ اندازہ کیا جاسکتا ہے کہ ابن الا ثیر کے عمد تک مقیم ہونے کی
جگہ چھپ جانے کے تصور نے لے لی تھی، یہ تبدیلی قابل توجہ اور خصوصی اہمیت کی حامل ہے۔
حافظ ابوالفداء ابن کثیر و مشقی متوفی کے ہم کھ نے بحیثیت سیرت نگار اور مفسر بھی اس
موضوع پر قیمتی معلومات مہیا کی ہیں مگر مکورخ اسلام کی حیثیت سے بھی انہوں نے وار ارقم " کے
متعلق اہم باتیں کہیں ہیں، حضرت جمزہ " کے قبول اسلام کے فوری سبب کے ضمن میں یہ لکھا ہے کہ
متعلق اہم باتیں کہیں ہیں، حضرت جمزہ " کے قبول اسلام کے فوری سبب کے ضمن میں یہ لکھا ہے کہ
لاہم نے آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم کوہ صفا کے پاس ایک مکان کے باہر تشریف فرما ہے، ابو جمل
لعین نے آپ سے تعرض کیا، اذبت پنچائی گالیاں ویں اور دین اسلام کو بر ابھلا کماجو آپ " کے لئے
تکلیف کا باعث ہوا، اسی طرح حضرت ارقم " کے حوالے سے بات کرتے ہوئے ابن کثیر لکھتا ہے کہ
تکلیف کا باعث ہوا، اسی طرح حضرت ارقم " کے حوالے سے بات کرتے ہوئے ابن کثیر لکھتا ہے کہ
تکلیف کا باعث ہوا، اسی طرح حضرت ارقم " کے حوالے سے بات کرتے ہوئے ابن کثیر لکھتا ہے کہ
تکلیف کا باعث ملی و سلم اور کے لئے آیک مادی و مجا تھا جمال رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم اور قریش

میں سے اسلام قبول کرنے والے بناہ لیتے تھے، یہ کوہ صفاکے پاس تھا، بعد میں یہ خلیفہ مہدی کی مکیت بن گیا اس نے یہ مکان اپنی بیوی خیزران کو مہبہ کر دیا جو خلیفہ موسیٰ الهادی اور ہارون الرشید کی ماں تھی، اس نے اے از سرنو بنوایا اس لئے یہ اس کے نام سے مشہور ہو گیا، بعد میں دوسروں کی مکیت ہو گیا۔ "

توبيہ ہیں وہ تاریخی معلومات جو آٹھویں صدی ہجری کامورخ ابن کثیر قلمبند کر رہا ہے۔

كويا!

ا۔ ابن کثیراس بات سے بھی آگاہ نہیں کہ دار ارقم آل ارقم کی ملکت سے نکل کر سب سے پہلے دوسرے عباسی خلیفہ ابو جعفر منصور کی ملکیت میں آیا تھا۔

وار ارقم ایک پناه گاه تھی جمال اہل اسلام آکر پناه لیتے تھے، دعوت اسلام یا تعلیم و تربیت اور وعظ و نصیحت کا مرکز ہونے کا علم ابن کیٹر کو نہیں ہے۔ سب سے آخر میں تحقیق پیند مئورخ اسلام علامہ عبدالرحمٰن ابن خلدون متونی ۸۰۸ھ (۲۵۰۱ء) کا بیان سنتے ہیں جو حضرت ارقم رضی اللہ عنہ کا ذکر کرتے ہوئے لکھتے ہیں ۲۷ء "ارقم بن عبد مناف بن اسلام بن عبد اللہ علیہ وسلم اور بن عبد اللہ علیہ وسلم اور مسلمان خفیہ طور پر ان کے گھر میں اکھے ہوا کرتے تھے" (کان بجتمع بدارہ النبی صلی اللہ علیہ وسلم اللہ کے گھر میں اکٹھے ہوا کرتے تھے" (کان بجتمع بدارہ النبی صلی اللہ علیہ وسلم اللہ علیہ وسلم اللہ ون سمراقبل ان یفشوالاسلام)۔

ابن خلدون کے نز دیک بھی دار ارقم کی اہمیت اتنی ہی تھی اور اس نے حضرت عمر مے قبول اسلام کے مشہور واقعہ یا حافظ ابن الاثیری کی الکامل فی الثاریخ کے اس بیان کو بھی قابل اعتناء نہیں سمجھا کہ ہجرت حبشہ کے بعد بھی یہاں چالیس کے قریب مسلمان مقیم تھے اور بیہ اسلام سے پھیلنے سے سمجھا کہ ہجرت حبشہ کے بعد بھی یہاں چالیس کے قریب مسلمان مقیم تھے اور بیہ اسلام سے پھیلنے سے

قبل کی بات بھی شیں ہے۔

خامساً! مکہ مکرمہ کی تاریخ کو سب سے پہلے ضبط تحریر میں لانے کا شرف علامہ ابو الولید محمد بین عبداللہ الازرقی متوفی ۲۲۳ھ کے حصہ میں آیا، ان کی کتاب اخبار مکہ دار ارقم کے متعلق بنیادی ماخذی حیثیت رکھتی ہے، بعد میں آنے والے مورخ اور تذکرہ نگار سب کے سب اس کے خوشہ چیں نظر آتے ہیں، دار ارقم کے متعلق اولین اور متند معلومات جمع کر دینے میں ازرقی کو وہی حیثیت حاصل ہے جو سیرت طیبہ اور تراجم صحابہ ہے کے ضمن میں ابن سعد کو حاصل ہے امام ابو الولید الازرقی رحمتہ اللہ علیہ، نے دار ارقم اور مکہ مکرمہ کے دیگر مقامات و مشاہیر اور آثار و مناسک کے متعلق اپنی شہرہ آفاق کتاب اخبار مکہ و ما جاء فیما من آلا ٹار ۴۸ سے میں جو معلومات ازرقی نے درج کی ہیں وہ اولیت کا شرف پانے کے علاوہ متند و مفصل بھی ہیں، چنا نچہ وہ دار ارقم ہے متعلق درج کی ہیں وہ اولیت کا شرف پانے کے علاوہ متند و مفصل بھی ہیں، چنا نچہ وہ دار ارقم ہے متعلق درج کی ہیں وہ اولیت کا شرف پانے کے علاوہ متند و مفصل بھی ہیں، چنا نچہ وہ دار ارقم ہے متعلق درج کی ہیں وہ اولیت کا شرف پانے کے علاوہ متند و مفصل بھی ہیں، چنا نچہ وہ دار ارقم ہے متعلق

تفصیلی معلومات مهیا کرتے ہوئے لکھتے ہیں ۹۷۔

"ربع (حویلی محلہ اور ڈرہ ہ) آل ارقم بن ابی ارقم (اور ابو ارقم کا نام عبد مناف بن ابی جندب اسد بن عبداللہ بن عمر بن مخزوم ہے) اب بھی صفائے قریب موجود ہے جو دار الخیز ران جندب اسد بن عبراللہ بن عمر بن مخزوم ہے) اب بھی صفائے قریب موجود ہے جو دار الخیز ران کے نام سے مشہور ہے، اس حویلی کے اندر مسجد ہے جہاں لوگ نماذ پڑھتے ہیں، یہ مسجد پہلا گھر تھا جہاں نبی صلی اللہ علیہ وسلم مشر کین کی آنکھوں سے اوجھل کیسو ہو کر رہتے تھے، یہاں پر آپ "اور جہاں نبی صلی اللہ علیہ وسلم مشر کین کی آنکھوں سے اوجھل کیسو ہو کر رہتے تھے، یہاں پر آپ "اور آپ سے صحابہ کرام رضی اللہ عنہ کے پاس اکھٹے ہوا کرتے تھے، آپ انہیں قرآن کریم پڑھاتے تھے اور ان کی تعلیم و تربیت فرماتے تھے، حضرت عمر بن الخطا ب رضی اللہ عنہ بھی یہیں مشرف بہ اسلام ہوئے تھے۔ "

اس کا تذکرہ کرتے ہوئے ابوالولید الارزقی ۵۰ ۔ لکھتے ہیں! "ارقم بن ابی ارقم مخزومی کے مکان میں ایک مسجد ہے جو کوہ صفا کے پاس ہے اور جسے اب دار الخیزران کہتے ہیں، یہ ایک گھر تھا، رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم یہاں یکسو ہو کر تشریف فرما ہوئے تھے۔"

رحول الله کا مید مید و این الات طاہر کرتا ہے کہ دار ارقم کو دار خیزران بناتے وقت از سرنو تغمیر کیا گیا ازرقی کا یہ بیان الات طاہر کرتا ہے کہ دار ارقم کانت تسمی ایضا المختباء و دار الخیزران مجاب الصفاو کانت تسمی ایضا المختباء و دار الخیزران حول از المختبی، وحد المعلامن شق مکہ الایمن ما جازت دار الارقم بن ابی الارقم بعنی دار ارقم جے اب دار خیزران کہتے ہیں، صفا کے پاس واقع ہے، اسے مختبا بھی کما جاتا ہے، دار خیزران اس مختبی کے ارد گرد ہے معلات یعنی مکہ مرمہ کے قبرستان کی حدود یوں ہیں کہ یہ مکرمہ کے وائیں پہلوسے ہو کر دار ارقم بن ابی ارقم کے پاس سے آگے تک ہے۔ "

جمال الدين محمد جار الله بن ظهيره القريش المخزوى المنوفى ١٥٥ه كى الجامع اللطيف فى فضل مكه و بناء البين الشريف ايك مخضر تاريخ مكه ہے جو سنه ٩٥٠ه ميں لکھی گئی وہ وار ارقم كا تذكره و جگه ان الفاظ ميں كرتے ہيں ٥٢٥ م

" دار ارقم بن ابی ارقم مخزوی جواب دار الخیزران کے نام سے مشہور ہے اور کوہ صفا کے پاس ہے، یمال مقصود زیارت وہ مسجد ہے جو اس گھر میں ہے کیونکہ نبی صلی اللہ علیہ وسلم آغاز اسلام میں یمال چھتے رہتے تھے (کان مختباً فیہ فی مبداء الاسلام) یہیں پر عمر بن الخطاب اور حمزہ " بن عبدالمطلب وغیرہ حلقہ بگوش اسلام ہوئے، یہیں سے اسلام ظاہر وغالب ہوا اور یہیں پر صحابہ کرام "کا اجتماع ہوا اسلام ہوئے، اس کئے اس کے فضائل بہت ہیں، اس میں یہ معجد خیزران نے بنوائی تھی

ری کی ارون ندیس

-4

<u>\_</u>

وتربيت نقيق پند نقي بين جو بين اسد به وسلم اور

ی صلی اللہ مڑھ سے قبول

اعتناء نبيل حريك

جو مهدی عباسی کی اونڈی تھی یہاں مغرب و عشاء کے در میان قبولیت دعا کا مقام

وہ جگہ ہے جہاں رسول اللہ میکسو ہوا کرتے تھے۔ "

قبیلہ بنو مخزوم کے چٹم و چراغ ابن ظہیرہ جیسا جلیل القدر عالم دسویں صدی ہجری میں مکہ

مرمہ کی تاریخ لکھ رہا ہے تو اس کے نز دیک اب دار ارقم کا مقام و مرتبہ صرف ہے رہ گیا ہے

کرمہ کی تاریخ لکھ رہا ہے تو اس کے نز دیک اب دار ارقم کا مقام و مرتبہ صرف ہے رہ گیا ہے

ا۔ وہ دار خیزران کے نام سے جانا جاتا ہے اور اس میں خیزران کی بناکر دہ متبرک مجدہے جس میں حضور مسلم کے چھپنے والی جگہ اگر دعامانگی جائے تو قبول و مستجاب ہوتی ہے۔

۲- حضرت عمرو حمزه رضى الله عنما يهال برحلقه بگوش اسلام هوئے تھے۔

س- اسلام کاغلبہ وظہور بھی اس سے وابستہ ہے۔

سم- صحابہ کرام " کے یماں اجتماعات ہوتے تھے۔

مکہ مکرمہ کی تاریخ مرتب کرنے والوں کااولین ماخذ چونکہ ابوالولید ازرتی کی کتاب رہی ہے،
اس لئے بعد زمانی کے باوجو د بھی اس نوع کی تصانیف میں دار ارقم کا تاریخی کر دار چھپانے سے بھی نہیں چھپتا، ابن ظہیرہ کے عہد میں دار ارقم اگر چہ دار خیزران بن چکا تھا مگر بایں ہمہ اس تاریخ ساز حویلی سے اسلام کے غلبہ و ظہور کی وابستگی اور یہاں اہل ایمان کے اجتماعات کا تذکرہ چار و ناچار ہو ہی جاتا رہا ہے۔

قطب الدین محمد بن احمد نهر والی لاهوری کمی متوفی ۹۸۸ه و دار ارقم کا تذکره یوں کرتے بس ۵۳ ہ

"مکہ کرمہ کے متبرک مقامات زیارت میں سے دار الخیزران بھی ہے جو صفا کے قریب ہے اور پہلے دار الارقم المخزومی کہلاتا تھا پھر دار الخیز ران مشہور ہو گیا، مختبا والی جگہ مکہ مکرمہ میں موجود تمام مقامات سے افضل ہے مگر اس کا مقام ام المومنین سیدہ خدیجہ " کے مکان کے بعد ہے کیونکہ یمال حضور " نے بہت وقت گزارا تھا اور اسلام کی دعوت دیتے رہے تھے، کفار قریش کے شریر لوگوں کی آنھوں سے اوجل ہو کر یہ باتیں تقی الفاسی نے شفاء الغرام میں ذکر کی ہیں، بعض علاء نے یمال دعا مانگنے کے وقت کا بھی تعین کیا ہے اور کہا ہے کہ مغرب و عشاء علماء نے یمال دعا مانگنے کے وقت کا بھی تعین کیا ہے اور کہا ہے کہ مغرب و عشاء کے در میان یمال دعا مابول و مستجاب ہوتی ہے، اس (دار ارقم) میں مختبا یعی چھپنے کی جگہ ایک قبہ بنا ہوا ہے جس کی زیارت کی جاتی ہے اور یہ وہی جگہ ہے جمال نبی صلی اللہ علیہ وسلم کفار سے پوشیدہ رہے تھے، یمیں پر تمام ایمان لانے والے نبی صلی اللہ علیہ وسلم کفار سے پوشیدہ رہے تھے، یمیں پر تمام ایمان لانے والے نبی صلی اللہ علیہ وسلم کفار سے پوشیدہ رہے تھے، یمیں پر تمام ایمان لانے والے نبی صلی اللہ علیہ وسلم کفار سے پوشیدہ رہے تھے، یمیں پر تمام ایمان لانے والے نبی صلی اللہ علیہ وسلم کفار سے پوشیدہ رہے تھے، یمیں پر تمام ایمان لانے والے دیا

آپ کے پاس جمع ہوتے سے آپ "انہیں خفیہ پالچے وقتی نماز پڑھاتے سے (حالانکہ نماز بہنجگا نہ تو معراج کی رات فرض ہوئی جو اس کے بعد کا واقعہ ہے) یہاں تک کہ حضرت عمر بن الخطاب رضی اللہ عنہ اسلام کے حلقہ بگوش ہو گئے، تو آپ نے اپنے اسلام اور ادائے نماز کا اعلان فرما دیا اور ان کی وجہ سے اللہ تعالیٰ نے اسلام کو عزت و وقار بخشا، دار الخیز ران در اصل ان کمروں سے عبارت ہے جو مختبا کے گرد ہے ہوئے ہیں، ہارون الرشید کی والدہ خیزران نے جب جج کیا تھا تو اسے خرید کر اپنی ملکیت میں ہارون الرشید کی والدہ خیزران نے جب جج کیا تھا تو اسے خرید کر اپنی ملکیت میں الرفان ملک مظفر مراد خال اکبروا فیم کی محملکات میں شامل ہو گیا ہے۔ "

نہروالی کے اس بیان سے ایک نئی بات یہ سامنے آتی ہے کہ دار ارقم عثانی سلطان ترکی مراد خان کی ملکیت میں بھی رہا گر پانچ وقتی نماز کی ادائیگی کی بات محض تسامح اور تعسف ہی کہا جائے گا، اس طرح یہ بات بھی محل نظر ہے کہ دار ارقم خیزران والدہ ہارون الرشید نے خود خریدا تھا، خفیہ طور پر یانچ وقتی نماز کی امامت بھی دلچیپ اضافہ ہے جو حیرت کا باعث بھی ہے۔

پ باب الدین محمد بن احمد الفاس المکی متونی ۸۳۲ھ دار ارقم کو مکه مکرمہ کے متبرک مقامات میں شار کرتے ہوئے لکھتا ہے ۵۴

"ان میں سے ایک دار الار قم المخزومی ہے اور یمی بعد میں دار الخیزران کملایا جو صفا کے پاس واقع ہے، یمال مقصود زیارت وہ معجد ہے جو اس میں بنی ہوئی ہے، وہ بہت مشہور ہے اور ان مساجد میں سے ہے جن کا تذکرہ الازرقی نے کیا ہے اور بتایا ہے کہ یمال پر نبی صلی اللہ علیہ وسلم چھے ہوئے تھے، یمیں عمر بن الخطاب شمرن بہ اسلام ہوئے تھے، غالبًا دار خدیجہ بنت خویلد شکے بعد مکہ مشرف بہ اسلام ہوئے تھے، غالبًا دار خدیجہ بنت خویلد شکو بعد مکہ مرمہ کے تمام مقامات میں سے یہ جگہ سب سے افضل ہے کیونکہ نبی صلی اللہ علیہ وسلم یماں بہت زیادہ مقیم رہے اور پوشیدہ طور پر لوگوں کو اسلام کی دعوت دیتے مسلم یماں بہت زیادہ مقیم رہے اور پوشیدہ طور پر لوگوں کو اسلام کی دعوت دیتے میں میں بہت زیادہ مقیم رہے اور پوشیدہ طور پر لوگوں کو اسلام کی دعوت دیتے مدیجہ شمیں قیام سے کم تر تھا، اس لئے دار خدیجہ شمیں قیام سے کم تر تھا، اس لئے دار خدیجہ شمیں قیام سے کم تر تھا، اس لئے دار خدیجہ شمیں قیام سے کم تر تھا، اس لئے دار خدیجہ شمیں قیام سے کم تر تھا، اس لئے دار خدیجہ شمیں قیام سے کم تر تھا، اس لئے دار خدیجہ شمیں قیام سے کم تر تھا، اس لئے دار خدیجہ شمیں قیام سے کم تر تھا، اس لئے دار خدیجہ شمیں قیام سے کم تر تھا، اس گھر یہاں پر حضور "کا قیام دار خدیجہ شمیں قیام سے کم تر تھا، اس گا۔ سے افضل و بر تر ہے۔ "

فاسی نے معجد کی لمبائی چوڑائی کی پیائش کا ذکر بھی کیا ہے اور بتایا ہے کہ یماں پر جو کتبہ ہے اس پر ایک توبیہ آیت لکھی ہوئی ہے۔

"فی بیوت اذن الله ان ترفع و یذکر فیها اسمه بسبح له فیها بالفدو والاصال ۵۵ م اور پھریه عبارت لکھی ہے، یه رسول الله صلی الله علیه وسلم کا مختبا (چھنے کی س مکہ یا ہے

3.

ج ج

ساز

رد

جگہ) اور دارا لخیزران ہے اس میں اسلام کا نقطہ آغاز ہوا تھا، اس کی تجدید کا حکم اللہ تعالیٰ کی مختاج بندی امیر الملک مفلح کی آزاد کر دہ لونڈی نے سنہ چھ (آگے تاریخ مٹی ہوئی ہے) میں دیا تھا، وزیر الجواد نے بھی اسے آباد کرایا تھا، پھر ایک مجاورہ مرہ الصماء نے بھی اس کی تغییر کا کام کرایا پھر کسی نے ۱۲۸ھ میں بھی اس کی عمارت کی تجدید کرائی، اس کے اخراجات کے متولی اس وقت علاء الدین علی بن ناصر محمد بن الصارم المعروف ثائر تھے۔ "

تقی الفاسی کی تاریخ مکہ کے متعلق متعدد دوسری کتابوں میں سے ایک العقد التمین فی تاریخ البلد الامین ۵۱ کے متعلق متعدد دوسری کتابوں میں سے ایک العقد التمین فی تاریخ البلد الامین ۵۱ کے بھی ہے، اس میں دار ارقم کا مخضر ذکر ہے مگریہ جملہ خصوصی توجہ کامستحق ہے کہ "وھناک اسلم جماعہ من جملہ الصاحابہ منہم عمر الفاروق رضی الله عنهم " یعنی یمال صحابہ کرام " کی ایک جماعت نے اسلام قبول کیا جن میں سے حضرت عمر فاروق " بھی ہیں۔

سادساً! قرآن کریم نے مطالعہ فطرت کی جو عادت دی ہے اور روئے زمین کی عبر توں سے بہرور ہونے کی جو تلقین کی ہے، اس نے ملت اسلامیہ میں سینکروں علوم کوجنم دیا، ان علوم میں سے ایک وہ ذخیرہ معلومات بھی ہے جو ہمارے جغرافیہ دانوں اور سیاحوں نے جمع کیا ہے، قدیم دنیا کے اماکن اور بلدان کی تاریخ تک رسائی مقصود ہو تو آج سوائے عربی زبان میں کتب جغرافیہ وسیاحت کے اور کوئی وسیلہ یا ماخذ دنیا میں موجود نہیں ہے،

لیکن دار ارقم کے حوالے سے جب ان جغرافیائی و سیاحی ماخذ سے رجوع کیا جاتا ہے تو سخت مالیوسی ہوتی ہے، مکہ مکرمہ اور اس کی گھاٹیوں اور محلوں کے متعلق بہت سے جغرافیہ دانوں اور سیاحوں نے معلومات جمع کی ہیں مگر دار ارقم کے متعلق سب نے مایوس کیا ہے، اور بسی ناصر خسرواور ابن بطوطہ نے اپنے اپنے سفرناموں میں حج و زیارت حرمین کے متعلق کافی مفیر معلومات درج کی ہیں مگر دار ارقم کا انہوں نے بھی تذکرہ نہیں کیا۔

البتہ سرزمین سندھ کے ایک نامور عالم مولانا محمد ہاشم مصفوی نے بذل القوہ میں اور مصری دانشور محمد لبیب بتنونی نے الرحلہ الحجازیہ میں اپنے سفر حج کے متعلق جو تفاصیل دی ہیں ان میں دار ارقم کے متعلق بھی بچھ مفید باتیں درج ہیں، ان کامفصل ذکر گزشتہ ابواب میں چو تکہ گزر چکا ہے، اس لئے یہاں تکرار سے اجتناب ہی بہترہے۔

سابعًا! کتب تفییر میں آیات شوری (سورت آل عمران وسورت شوری ) کی تشریح اور تفیر کے ضمن میں بعض الیمی مفید معلومات ہیں جو دار ارقم کے تاریخ ساز کر دار پر روشنی ڈالتی ہیں، ان معلومات کا مفصل مطالعہ ایک مستقل باب کا تقاضا کرتا ہے اور اگلا باب میں تقاضا پورا کرتا

## دار ارقم کے مآخذ و مصادر کامفصل تجزیاتی مطالعہ

تاريخ التراث العربي ا/٨٤ - ٩١، نقوش رسول نمبر ١/١١ سيرة أبن اسحاق (ار دو ترجمه نقوش رسول نمبر ١١/ ١٩٣ ۳ = سیرة ابن بشام ۱/۲۱۲ كتاب المغازي باراد فهارس ٥= ولائل النبوة ١٣٥/٣٣ ٢= الضاً ١٠ = السيرة الحليب ص ٢٨٢ - ٢٨٣ ٩= الضاً ١/١٣ ١٢ = ايضأص ٢٣٠ اا= الضاً ١١ = شرح المواهب اللدنية ا/٢٢٥٣، ١٥٣ ما = الينا 10 = اليفاً، سورت انفال آيت ٦٣ ١١ = سيرة البني ١٢٥/١ ١٨ = رسول الله عن القرآن الكريم ص ١٣٩ ١٤ = حيات محر ص ١٨٢ ١٩ = تورة الاسلام وبطل الانبياء ص ١٩٨ ٢٠ = نور اليقين ع ٥٤، عبقريه محر عن ٢٥ - ٢٧، سيرة الرسول عن ٢٢٣، دراسترفي السيرة ص ١٨ ۲۲ = متدرک ۱۱۵/۲ س۲۲، ٢١ = ويمض جوامع السيرة ازابن حزم ۲۲ = متدرک ۲/۳۲۲ ٣٢ = الضاً ٢٧ = ايضاً ٢٥ = طبقات ٢٧٣٢ ٢٨ = طبقات ١١٥/٣ ١١٥ ٢٨ ٢٨ ٢٥ = الضا ١٢٧/٣ = الاستيعاب ٢٢٨ ٢٩ = الينا ٣٢ = ايضا اس = الضاً ٣٢٥/٣ = اسدالغاب ١٢٥/٣ سرس = صفرًا لصفوة ١٢٥/٣ الينا = الينا الضا = الضا ٢ = سراعلام النبلاء ١٥/٨ ٣ ١١٥ = الضا ٠٠ = الينا وس = الاصاب ١٤٤/٣

اس = تاریخ طری ا/۱۵۵ میل ۱۸۵ میل از این از این

## امرهم شوري اور دارالشوري

یہ ایک نا قابل ا نکار حقیقت ہے کہ طلوع آ قاب رسالت محمدی " انسانی تاریخ کا ایک ایسا مرحلہ ہے جو فیصلہ کن ہونے کے ساتھ ساتھ بے مثال اور بے نظیر بھی ہے، بعثت محمدی " سے وقت کے اس بحر ناپیدا کنار میں جو تلاطم پیدا ہوا اس نے نہ صرف یہ کہ تاریخ کا دھارا بدل کر رکھ دیا بلکہ اس زور دار تلاطم سے پیدا ہونے والی لہریں دور دور تک بھیلتی چلی گئیں اور آج بھی بھیلتی چلی جا رہی ہیں، نگاہ حقیقت ہیں وحق شناس ان لہروں کی اٹھان اور آن بان کو آج بھی دیکھ سکتی ہے، حسان بن ثابت انصاری رضی اللہ عنہ نے ہی کچھ مشاہدہ کرنے کے بعد تو کہا تھا۔

له جمم لا منتى لكساريا وسمنة الصغرى اجل من الدهر

ترجمہ: آپ کی ہمتیں اور عزائم بے شار ہیں، ان میں سے بردی ہمتوں کا تو کوئی ٹھکانہ نہیں، آپ کی تو سب سے چھوٹی ہمت بھی زمانے بھر کی ہمتوں سے بردی ہے۔

وقت کی رفتار اور کردار پر طلوع آفتاب رسالت کی تاثیر کا جادو ایک ایما جادو ہے جو حقیقت بیں وحق شناس مغربی مفکرین کے سرچڑھ کر بھی بول رہا ہے، مائکل ہارث جیسامغربی مفکر محمد رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کو ہر لحاظ سے ونیا کا کامیاب ترین اور تاریخ پر سب سے زیادہ اللہ ڈالنے والا قائد و مصلح یو بنی تسلیم کرنے پر مجبور نہیں ہوا بلکہ یہ وہ سچائی ہے جو علم کی روشنی کے بر ھے کے ساتھ ساتھ اقرا سے شروع ہونے والی وحی ربانی کی حقیقت کو اور بھی آشکارا کرتی چلی حائے گی۔

تاريخ رسل ء وانبياء ميس محمد رسول الله صلى الله عليه وسلم كاظهور بلاشبه ايك لاثاني اور فيصله

مفسرع

معمولاً

ان ا

مرف

ہے ا بیان

يخ ق

ت

طبر<sub>؟</sub> اور

بھی کی ۔

مقد

-97

کن مرحلہ ہے، یہیں پر ہدایت ربانی کا سلسلہ تکمیل و اختتام کے مرحلے کو پہنچتا ہے، یہیں عرش اور فرش کے روابط نے پختگی اور دوام پایا، یہیں سے دین و دنیا کے توازن سے زندگی کو استحکام نصیب ہوا، اسی سے انسان پر حسنات دنیا اور حسنات آخرت کی تر تیب اور اہمیت پوری طرح واضح ہوئی، ای نے عصمت نبوت اور تحفظ رسالت کا سامان کیا۔ اسی مرحلے میں تواقرا کے پیغام حق نے علم کو نور اللہ، انسان کا فریضہ اور اس کے لئے حقیقی سمرہایہ عزت قرار دیا جو عظمت و احترام آ دمیت کی حقیقی مزالہ، مبحود ملائک ہونے کی شرط اول اور ایمان کی ہم پلہ نعمت ہے، یہ محمد رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کا لایا ہوا دین حق ہی ہے جو انسان کی حقیقی عظمت علم سے وابستہ کر تا ہے۔

لیکن رسول عربی " کاعظیم الثان کارنامہ اور ان کی لائی ہوئی شریعت کا ایک نمایاں ترین اختیاز سے ہے کہ اس نے نئی گر اصلی و حقیقی اخلاقی اقدار کو جنم دیا جو معاشرتی اقدار میں انقلاب ثابت ہوئیں۔ انما بعثت معلماً (میں تو سکھانے والا ہی بنا کر بھیجا گیا ہوں) اور انما بعثت لائم مکارم الاخلاق و محاس الاعمال ( مجھے تو بھیجا ہی اس لئے گیا ہے کہ بلند اخلاق اور حسن اعمال کی پیمیل کر چھوڑوں) کا اعلان فرمانے والے رسول عربی " نے آدمی کا بول بالا کر دیا، انسان کا اصل فریضہ مضمی، مقصد تخلیق اور مدعائے زندگی سے بتایا کہ انسانیت کی آزادی کا تحفظ کیا جائے اور اسے بھوک مضمی، مقصد تخلیق اور مدعائے زندگی سے بتایا کہ انسانیت کی آزادی کا تحفظ کیا جائے اور اسے بھوک اور افلاس سے نجات دلائی جائے، اس تحفظ اور نجات کا متحق ہر فرزند آدم ہے، اس میں رنگ و نسل کی کوئی تمیز نہیں ہے، چنانچہ اخوت و مساوات اور وحدت نسل انسانی کے درس مجمدی، نے ہر فتر قبی اللہ اور حقوق العباد کی ادائیگی میں کامل و یکتا ہو وہی افضل و ہر تر ہے، وہی سب سے بیایا کہ جو حقوق اللہ اور حقوق العباد کی ادائیگی میں کامل و یکتا ہو وہی افضل و ہر تر ہے، وہی سب سے بیایا کہ جو حقوق اللہ اور حقوق العباد کی ادائیگی میں کامل و یکتا ہو وہی افضل و ہر تر ہے، وہی سب سے بیایا کہ جو حقوق اللہ اور حقوق العباد کی ادائیگی میں کامل و یکتا ہو وہی افضل و ہر تر ہے، وہی سب سے بیا اللہ عیاں میں ہوں تو تا میں کو آج کی زبان میں المیت و صلاحیت (میرث) کہتے ہیں۔

گر آ قاب رسالت " کے طلوع ہونے سے انسانیت کو جو سب سے برا سبق ملا اسے اپنے پرائے سب فراموش کئے بیٹھے ہیں حالانکہ اس سب سے برا ہے سبق اور عظیم ترین درس محمدی " کے بغیرانسانیت ایک قدم بھی آ گے نہیں بڑھ سکتی اور اگر بڑھے گی تو غلط سمت میں جا نکلے گی، آجی دنیا کے فساد کی جڑیں ہے کہ اس سبق کو فراموش کر دیا گیا ہے دار ارقم " میں انجام پانے والا یہ درس اعظم کیے یاد رہتا اوگ تو خود کاروان اسلام کی اس منزل اولین کو ہی فراموش کر بیٹھے، یہ تو سب مان چکے کہ محمد رسول اللہ صلی علیہ وسلم کی قیادت میں جو انقلاب بیا ہوا وہ بے مثال و بے نظیر مسب مان چکے کہ محمد رسول اللہ صلی علیہ وسلم کی قیادت میں جو انقلاب بیا ہوا وہ بے مثال و بے نظیر دھارا بدل دیا وہ پیدا کیے ہوا؟

بعثت محرى ملى صاحبها الصلاة والسلام تاريخ رسالت و نبوت مين واقع بونے والى دو

مفسرین نے بھی کمی عہد نبوت کو کس طرح کم کم قابل اعتناء تصور کیا ہے یاان تک معلومات پہنچ ہی نہیں سکیں۔

اہام ابوجعفر طبری متونی ۱۹۳۰ (۹۲۳) نے اپی کتاب تاریخ میں دار ارقم الا کو غیر معمولی اہمیت دی ہے (جیساکہ آپ ملاحظہ فرما چکے ہیں) سورہ الشوری کی آیت وامر هم شوری بینہم کی تاویل و تفییر کے ضمن میں وہ دار ارقم الا کے دار الشوری ہونے کا ذکر نہیں کرتے بلکہ صرف سے کہتے ہیں اے بقول اذا حزبہم امر تشاور وا بعبنہم بعنی اس ارشاد بانی کا مقصود سے کہ جب ان اہل ایمان کو کوئی معاملہ مشکل میں ڈالتا ہے تو وہ باہم مشورہ کرتے ہیں، یہ وصف اگرچہ مطلق ہے اور کی عہد کے سابقین اولین کے ان نواوصاف میں سے ایک ہے جواس سورہ کی ان آیات میں بیان ہوئے ہیں لیکن امام طبری بھی بعض دیگر علائے تفییر کی طرح سے وصف ان انصار مدینہ کے لئے میں سورہ کی ان آیات میں مختص سمجھتے ہیں جو عفیہ اولی و ثانیہ میں اسلام سے مشرف ہوئے سے اور "پیٹرب میں نماز ادا کرتے سے حالانکہ ان میں رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم موجود نہیں سے اور اپنے معاملات باہم مشاورت سے طے کرتے سے جب کہ اللہ کے رسول صلی اللہ علیہ وسلم ان کے در میان موجود نہ سے طے کرتے سے جب کہ اللہ کے رسول صلی اللہ علیہ وسلم ان کے در میان موجود نہ سے سے طے کرتے سے جب کہ اللہ کے رسول صلی اللہ علیہ وسلم ان کے در میان موجود نہ سے سے طے کرتے سے جب کہ اللہ کے رسول صلی اللہ علیہ وسلم ان کے در میان موجود نہ سے سے سے کرتے سے جب کہ اللہ کے رسول صلی اللہ علیہ وسلم ان کے در میان موجود نہ سے سے سے کرتے سے جب کہ اللہ کے رسول صلی اللہ علیہ وسلم ان کے در میان موجود نہ سے سے سے کرتے سے جب کہ اللہ کے رسول صلی اللہ علیہ وسلم ان کے در میان موجود نہ سے سے سے کرتے سے جب کہ اللہ کے رسول صلی اللہ علیہ وسلم ان کے در میان موجود نہ سے سے سے کرتے سے دیں سے سے سے کرتے سے جو اس سور سے میں سے سے سے کرتے سے بی کہ اللہ کے در میان موجود نہ سے سے کرتے سے کے کرتے سے بی کہ اللہ کے در میان موجود نہ سے میں سے سے کرتے سے کرتے سے کہ اللہ کے در میان موجود نہ سے سے کرتے سے کرتے سے کے در میان موجود نہ سے دیں سے کرتے ہے کہ اللہ کرتے ہے کہ اللہ کرتے ہے کہ اللہ کرتے سے کہ اللہ کرتے ہے کہ اللہ کرتے ہے کہ اسے کرتے ہے کرتے ہے کہ دیں کرتے ہے کہ اسے کرتے ہے کہ اسے کرتے ہے کہ دیں کرتے ہے کرتے ہے کرتے ہے کرتے ہے کہ دیں کرتے ہے کہ دیں کرتے ہے کر

لین سورہ آل عمران کی آیت ایک سوانسٹھ کی تاویل و تشریح کے ضمن میں امام ابو جعفر طبریٰ سے نے جو کچھ بیان کیا ہے اس سے اسلام کے شورائی جمہوری نظام پر بھی روشنی پڑتی ہے اور رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے امت کو اس کے لئے جوعملی تربیت دی ہے اس کی حدود واہمیت بھی واضح ہوتی ہے، اس سے یہ حقیقت بھی کھل کر سامنے آتی ہے کہ اللہ کی شریعت انسانی ذھنوں کی آراء و مشاورت اور امور حکومت و نظام حیات میں انسانوں کی براہ راست مشارکت کو کس قدر مقدس و بر تر تصور کرتی ہے اور یہ بھی کہ یہ مشاورت و مشارکت کس رنگ و کس انداز میں مطلوب ہے تاکہ سفید انسان کے جمہوری پارلیمانی یا صدارتی نظام سے یہ اسلام کا شورائی نظام منفرد و ممتاز ہوسکے ۔ ابن جریر لکھتے ہیں ہی

"اس بارے میں اہل تفسیر و آویل کا اختلاف ہے کہ اللہ تعالی نے اپنے نبی صلی اللہ علیہ وسلم کو اپنے صحابہ کرام "سے کس لئے مشورہ کرنے کا حکم دیا ہے ؟اور وہ کون سامعاملہ ہے جس کے متعلق حضور "کو صحابہ کرام "سے مشورہ کرنے کا حکم

دیا گیا ہے۔ " اس کے بعد طبری نے علمائے تفسیر کے تین گروھوں کا تذکرہ کیا ہے جواس ضمن میں مختلف

اس کے بعد طبری نے علائے تعیر کے بین فروطوں 6 مدفرہ لیا ہے بوال من یل ملک اور اور اس کے بعد ولی سور اور اور سب سے آخر میں اپنی ذاتی رائے دی ہے، یہ ایک بے حد دلچے اور

یمیں عرش اور استحکام نصیب اضح ہوئی، ای نے علم کو نور میت کی حقیقی صلی اللہ علیہ

> نمایال ترین قلاب ثابت مانم مکارم کی تحمیل کر صل فریفنه سے بھوک بن رنگ و بن رنگ و صول قرار سب سے

تبدیلیوں کی حامل ہے اور میں دو تبریلیاں اس انقلابی تغیر کی نقیب ہیں جس نے تاریخ عالم کارخ مود

ملی نبوتوں میں دین ایک عقیدہ اور ایک عبادت سے عبارت تھا، عقیدہ یہ کہ اللہ تعالی کے سواکوئی معبود نہیں اور عبادت سے کہ اس اللہ وحدہ لاشریک کے سامنے سربسجود ہوجاؤ کہ میں جن وانس کی تخلیق کا مقصد ہے مگر بعثت نبوی اور شریعت محمدی سے دین ایک ہمہ جت، مهم گیراور میشه وسعت پذیر تحریک قرار پایا، عقیده، عبادت، عملی زندگی، معاشرتی، معاشی اور سیاسی اقدار اور انسان کی فکری روش میں تبدیلی کا نام دین محسرا۔ اسلام پوری زندگی میں مکمل تبدیلی کانام قرار پایا۔

دین چونکہ ایک تحریک قرار پایا اور کوئی تحریک ایسے تربیت یافتہ کار کنوں کی محتاج ہوتی ہے جو آ گے برصنے کی پوری صلاحیت رکھتے ہوں اور اس تحریک کی کامیابی کے لئے تن من وهن قربان كرنے كاعن م بالجزم بھى ركھتے ہوں، ایسے كاركن خود رو نہيں ہوتے بلكه يه تو تیار کرنے پڑتے ہیں، اس لئے حضرت محد رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کا کمال میر ہے کہ دین کو ہمہ جت ہمہ گیراور بیشہ وسعت پذیر قوت کی حیثیت سے پروان چڑھانے کے لئے افراد تیار کئے، ان کی تعلیم و تربیت فرمائی، تزکیہ نفوس اور میدان عمل کے لئے فولادی عزم والی ناقابل تسخیر قوت بنا دیا، یہ تربیت آپ " نے کی عهد میں دار ارقم " میں فرمائی، مکہ کے لوگوں کے پاس دار الندوہ تو تھا بلکہ ہر محلے میں نادی یا پنچائت گھر تو موجود ہو تا تھا اور اس دار الندوہ اور ان نوادی سے معاشرتی اعمال توانجام پاتے تھے اور مشاورت بھی ہوتی تھی مگر نہ تواس مشاورت کا دائرہ اتنا وسیع تھا جتنا دار ارقم " میں وسیع کیا گیا۔ اور نہ اس کام کے لئے تمام لوگوں کی تربیت ہوتی تھی بلکہ عملی زندگی کے سمی پہلو کے متعلق کوئی تربیت ہی نہیں دی جاتی تھی جب کہ دار ارقم " میں ہرر کن تحریک کی ہمہ پہلو تربیت ہوتی تھی۔

یہ دیکھنے کے لئے کہ کمی وحی ربانی کی سورت شوریٰ کی آیت و امر هم شوریٰ کی تغییرو تشریح میں مفسرین کرام نے کیا کچھ فرمایا ہے، ان کے ان ارشادات سے کمی عمد کے شورائی جمهوری نظام پر کیا روشنی برتی ہے اور ان ارشادات سے دار ارقم سے دار القوری ہونے کا کوئی اشارہ بھی ماتا ہے یا نہیں اور مختلف ادوار کے مفسرین نے اس منظر کو کس کس نگاہ سے دیکھا ہے، اس مقصد کے لئے یہ متقل باب باندھا گیا ہے اور اس میں وامر هم شوری والی آیت شوری کے ساتھ و شاور هم فی الامروالی آیت آل عمران کامشترکہ اور جامع مطالعہ کرنے کی بھی کوشش کی گئی ہے، اور سے و کھانے کی کوشش کی گئی ہے کہ آنکھ اوجھل بہاڑ اوجھل کے مترادف مور خین کی طرح

منير مطاهد --

علائے آویل و تغییر کا ایک گروہ یہ کہتا ہے کہ "وشاور هم فی الام" کے ارشاد سے اللہ تعالی نے اپنے نبی کو اپنے صحابہ کرام " سے جنگی چالوں اور دستمن کا سامنا کرنے کے متعلق مشاورت کا حکم اس لئے دیا ہے تاکہ ان کی دلجوئی کا سامان ہواور وہ دلی طور پر آپ ے خوش اور مطمئن ہوں، ان کے دلوں میں اپنے دین سے الفت پیدا ہواور وہ یہ محسوس كريں كه آپ "ان كى بات سنتے ہيں اور ان سے مدد كيتے ہيں، اگر چدالله تعالى نے آپ " كے معالمات کو سنوار نے، آپ کو حکمت سکھانے اور عملی و سائل کو درست فرما کر ہر طرح سے آپ کو مشاورت انسانی سے بے نیاز کر دیا تھا، یہ رائے دینے والے علماء میں سے ایک حضرت قیادہ " ہیں جو کہتے ہیں کہ اللہ تعالیٰ نے معاملات میں صحابہ کرام " سے مشورہ لینے کا جو تھم دیا ہے حالانکہ آپ پر وحی ربانی بھی نازل ہوتی تھی تواس کی وجہ یہ ہے کہ بیر مشاورت لوگوں کے دلی اطمینان اور خوشی کا باعث ہے ۵۔ اور لوگ جب نیک نیتی کے ساتھ ایک دوسرے سے مشورہ کریں گے تواللہ تعالی ان کی صحیح سمجے رہنمائی کرے گا، الربیع کی بھی ہی رائے ہے، ابن سحاق بھی اس گروہ میں شامل ہیں وہ فرماتے ہیں کہ وشاور هم فی الامر کے تھم کامقصدیہ ہے کہ آپ ان بر یہ ظاہر کریں کہ آپ ان کی سنتے ہیں۔ ان سے مدد کیتے ہیں۔ اگرچہ آپان سے بنیاز ہیں۔ مگراس اقدام سے آپ ان کے دلوں میں وین کی الفت بداكرين كالم-

علائے تفیر کا دوسراگر دہ ہے کہ آپ کو مشاورت کا ہے تھم اس لئے دیا گیا ہے کہ اللہ رب العزت کے علم میں ہے کہ مشاورت کا برا درجہ اور فضیلت ہے اس لئے اس پر عمل ہونا چاہئے حالانکہ حضور گی رائے بلند ترین تھی اور تدبیرامور میں آپ کی سوچ بھی درست ترین تھی، اس گروہ علماء میں الصحاک بن مزاحم اور امام حسن بھری بھی شامل ہیں جن کا قول ہے کہ ماشاور قوم قط الاحدوا الی ارشد امور هم (یعنی جب بھی بھی کمی قوم نے مشاورت کی راہ اختیار کی تو وہ اپنے معاملات میں سب سے زیادہ سیدھا راستہ پالے مشاورت کی راہ اختیار کی تو وہ اپنے معاملات میں سب سے زیادہ سیدھا راستہ پالے

سا = اہل علم کا تیسراگروہ یہ کہتاہے کہ آپ اکو صحابہ کرام " سے مشاورت کا حکم اس لئے دیا گیا ہے، حالانکہ آپ ان کے مشور وں سے بے نیاز سے، تاکہ اہل ایمان مشکل معاملات میں آپ کا اتباع کرتے ہوئے شور ائیت کو اپنائیں، آپ کی سنت پر عمل کریں اور آپ کے نمونہ کی تقلید کریں، اسنے عظیم مرتبہ و منزلت کے باوجود آپ صحابہ کرام "کی مشاورت پر عمل کرتے کریں، اسنے عظیم مرتبہ و منزلت کے باوجود آپ صحابہ کرام "کی مشاورت پر عمل کرتے

عالم كارخ موز

الله تعالی کے در ہوجاؤ کہ این ایک ہمہ اللہ کی ایک ہمہ اللہ کی اسلام پوری

ئے تن من نے بلکہ یہ تو یہ ہے کہ اکے لئے دی عزم

، مکہ کے

ج ہوتی ہے

اور اس المتحى مگر كام كے ى نہيں

> تفیرو سوری اشاره ، اس

تھائی گئے دین اور دنیا کے امور میں آپ کے صحابہ اور تابعین آپ کی پیروی کرتے، باہم مشورہ کرتے اور پھر متفقہ فیصلے صادر کرتے تھے کیونکہ مومنین جب اپ معاملات میں باہم مشاورت سے کام لیں گے اور حق بات کہیں گے تواللہ تعالی اپنی خصوصی مہربانی سے انہیں اصابت رائے کی توفیق عطا فرمائیں گے، ان علاء کے نز دیک اس تھم کی ایک نظیر "وامر هم شوری بینہم" والی آیت ہے جس میں مشاورت سے کام لینے والے اہل ایمان کی مدح اور ستائش کی گئی ہے علاء کے اس گروہ میں حفرت سفیان بن عیدینہ کا نام نمایاں ہے۔ ۸۔

یہ آراء ذکر کرنے کے بعد امام ابو جعفر طبری اپی ذاتی رائے دیتے ہوئے کہتے ہیں ۹۔

امام ابوجعفر طبری کی بیر رائے اور علمائے تغییر کے نقل کر دہ تغییری مسالک و اقوال سے جو حقیقت کھل کر سامنے آتی ہے وہ یوں ہے کہ!

(۱) دارار قم طبی جس نظام زندگی کے لئے صحابہ کرام طبی عملی تربیت کا آغاز ہوااور پھر صفہ و محبد نبوی میں جس کی شکیل ہوئی اس میں شورائی جمہوری آراء کے احرام کو خاص اہمیت حاصل تھی۔ نظام زندگی کے تمام اہم امور میں ہر فرد کو براہ راست شرکت کا احساس دلا کر خوشی و اطمینان اور الفت اور اعتاد کی فضا پیدا کرنا مقدم تھا، اس عمد کے معروضی حالات خوشی و اطمینان اور الفت اور اعتاد کی فضا پیدا کرنا مقدم تھا، اس عمد کے معروضی حالات

( )

(+)

r)

۵)

۲)

(٢)

41

میں امور حکومت میں شرکت کا یہ احساس و شعور برا اہم ہے۔

(۲) محمد رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے اسلام کے جس اولین کارواں کی دار ارقم میں تربیت فرمائی اور اس میں شورائیت کو جو نمایاں اہمیت دی گئی اس کے متعلق اس عمد ذریں کے اہل علم و فضل مشاورت کو اللہ تعالیٰ کا خاص فضل وانعام تصور کرتے تھے، کیونکہ اس میں احسن تقویم میں ڈھلنے والی اور تکریم کی مستحق اولاد آ دم کے احرام، آزادی رائے اور حریت فکر کی ضانت ہے، مکارم اخلاق و محاس اعمال کی شمیل کرنے والے رسول عربی کی رسالت کا بھی طرہ امتیاز ہے۔

رسالت کا بھی طرہ امتیاز ہے۔

(٣) شورائی جمہوریت کی عملی تربیت اور اس میدان میں اسوہ حنہ قائم کرنے کے لئے اپنے برگزیدہ ترین اور اولوالعزم رسول عربی کواس کئے منتخب فرمایا گیااور اس پرعمل کا حکم دیا گیاتھا تاکہ بعد میں آنے والے حقیر بندوں کواس بات کی جرئت نہ ہو کہ وہ استبداد و آمریت کے شانع میں بندگان خدا کو جکڑنے کے فعل فتیج کے مرتکب ہوں۔

(٣) شورائيت كے لئے عملی تربیت كے نبوی نمونے اس لئے تھے كہ امت مسلمہ مشكل سے مشكل مسائل كااجتمادی حل نكالنے كے لئے اپنے رسول صلی اللہ علیہ وسلم كااتباع كرے اور جمہوری روایات كو پروان چڑھانے كے لئے ہيشہ سنت نبوی كا اقتداء و پيروی

(۵) سنت نبوی کتاب اللہ کے بعد شریعت کا دوسرا بنیادی ماخذ ہے اور سنت ثابتہ کی پیروی بھی اسی طرح واجب ہے جس طرح کتاب اللہ میں وارد احکام کی پیروی لازم ہے، سیاسی نظام زندگی میں شورائیت اور جمہوریت سے اعراض دراصل سنت نبوی سے اعراض کے مترادف ہے۔

(۲) مغرب کے پارلیمانی و صدارتی جمہوری نظاموں میں جس مخالفت برائے مخالفت کو جمہوریت کا شیر مادر تصور کر کر لیا گیا ہے اس کا اسلام کے شورائی جمہوری نظام میں کوئی وجود نہیں، یہاں خود غرضی، ذاتی خواہش اور ہوس پرستی کا بھی کوئی عمل دخل نہیں ہے۔

(2) اسلام کے شورائی جمہوری نظام میں غیر جانبداری اور اخلاص نیت کو اولیت حاصل ہے اسلامی جماعت کے لئے اللہ کی رحمت، ہدایت اور رہنمائی کا دار و مدار اسی اخلاص نیت پر

یانچویں/چھٹی صدی ہجری کے مفسرین میں علامہ ابو محمد الحسین بن مسعود الفراء البغوی متوفی ۱۲ھ کا نام بہت نمایاں اور معتبر ہے۔ ان کی تفییری تصنیف معالم النزیل ہے جو تفییر

ارتے، باہم میں باہم اسے انہیں ر" وامر هم ان کی مدح مایاں نام نمایاں مایاں مای

تے ہیں ہے

ور کے اور کے اور

شد

ال سے جو

ر پر صفه و ناص ایمیت ساس دلاکر قول

البغوی کے نام سے زیادہ معروف و متد اول ہے، وہ سورہ شور کی ذریر بحث آیت میں ستودہ وصف کو خاص کے بجائے عام تصور کرتے ہیں اور "امر هم شور کی بینہم " کی تفییران الفاظ میں قلبند کرتے ہیں اا ۔ یعنی بنشا ور ون ٹیہما بید دلهم ولا یعجلون (جو معاملہ سامنے آتا ہے وہ اس کے متعلق باہم مشورہ کرتے ہیں اور جلدی نہیں کرتے ) ۔ سورہ آل عمران کی آبت ایک سوانسٹھی تفییر میں وشاور هم فی الامر کے معنی بیان کرتے ہوئے کھتے ہیں۔ " ۱۲ ۔ ای استخرج آراء ہم واعلم ما عند هم، من قول العرب شرت الدابہ وشور تھا اذا الستخرات بسیرها و شرت العسل و اشرته اذا اخذ به من موضعة و استخرجة لینی ان کی آراء کو سامنے لائے اور جو کچھ ان کے پاس ہے اس سے آگای ماصل کیجئے، یہ عربوں کے اس قول سے ماخوذ ہے کہ میں نے جانور کو اس کی رفتار سے آزمایا، یا میں حاصل کیجئے، یہ عربوں کے اس قول سے ماخوذ ہے کہ میں نے جانور کو اس کی رفتار سے آزمایا، یا میں حاصل کیجئے، یہ عربوں کے اس قول سے ماخوذ ہے کہ میں نے جانور کو اس کی رفتار سے آزمایا، یا میں سے شارت العمل کی شدہ صفح میں سے نکالا"

بغوی کلامتے ہیں کہ "رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کو مشورہ لینے کا حو تھم دیا گیااس کے متعلق علماء کا اختلاف ہے باوجو دیکہ، آپ عقل و دانائی میں کامل، رائے میں بڑے صائب مهبط وی اور مخلوق کے لئے واجب الاطاعت ہیں "اس کے بعد علامہ بغوی علماء کے مختلف گروہوں کی وہ آراء بڑے اختصار سے بیان کرتے ہیں جو طبری اور قرطبی وغیرہ ہم نے مفصل طور پر بیان کی ہیں، جن میں امام حسن بھری کا بیہ قول بھی شامل ہے کہ ۱۳ و قد علم اللہ انہ مابہ الی مشاورتهم حاجہ و لکھنہ اراد ان سیستن بہ من بعدہ یعنی اللہ تعالیٰ کو خوب علم ہے کہ آپ کو ان کے مشورہ کی حاجت نہیں گراللہ کا منشا ہے کہ آپ معدمیں آنے والوں کے لئے شوری پر عمل کوا پی سنت بنا دیں پھر حضرت عائشہ "کا یہ قول بایں الفاظ نقل کیا ہے ۱۳ کہ مارایت رجلا اکثر استشارة للرجال من رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم (میں نے رسول اللہ سے بڑھ کر لوگوں سے مشورہ لینے والا کوئی آدمی منیں دیکھا۔)

ابوالقاسم جار الله محمود بن عمر الزمخشرى متوفى ١٣٥٥ عربى لغت، نحو، بلاغت اور تفير على ايك منفرد اور بلند مقام پر فائز بين، معتزله كام المذهب سخ مگر اس كے باوجود عالم اسلام كابل علم في منفر داور بلند مقام پر فائز بين، معتزله كابل علم كى دنيا كاايك معتبر نام بهى تتليم كيا، اس لئے سورہ الثور كى اور آل عمران كى زير نظر آيات كى انہوں نے جو تفير و تشريح كى ہے اس كا مطالعہ بهى ضرورى ہے، وہ سورت شور كى كى ارتبيويں آيت ميں ندكور اوصاف مومنين ميں سے استجابت دعوت، اقامت نماز اور شور كى پر عمل كو عقب اولى و ثانيه ميں اسلام سے مشرف ہونے والے سابقين اولين انسار سے مختص تصور كرتے بين، زمخشرى نے شور كى كے لفظى معنی اور حضرت حسن بھرى كى شور كى عرف مقلى مدور كاب على مقاور كاب على مقرف ہونے معنی اور مابقى بى سلف صالح كاب

قول بھی نقل کیا ہے کہ " بزر گوں کا بہ قول بھی اس معنی و مفہوم کو واضح کرتا ہے کہ رسول اللہ سلی اللہ علیہ وسلم اور حضرت عمر بن النخطاب " نے خلافت کو باہمی مشاورت کے لئے چھوڑ ویا تھا اللہ علیہ وسلم و عمر بن الخطاب " الخلاشوری )

(رک رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم و عمر بن الخطاب " الخلاشوری )

رور سورت شوری کی اس آیت کی تفییر لفظ به لفظ نقل کرنے کے بعد ہم علامہ زمخشری کے مطقہ درس قرآن میں شامل ہو کر ان سے چند سوالات بھی کریں گے، وہ فرماتے ہیں ۱۵ ۔

" والذین استجابوا لر ہم (وہ جنہوں نے اپنے رب کی دعوت پر لبیک کہا) ہے آیت انصار کے متعلق نازل ہوئی، اللہ تعالی نے انہیں ایمان و اطاعت کی دعوت دی تو انہوں نے اس پر لبیک کہا، ایمان لے آئے اور اطاعت کی، واقاموا تصلوق (اور نماز قائم کی) انہوں نے پانچوں نمازیں مکمل اوا کیس وامر هم شوری بینہم (اور ان قائم کی) انہوں نے پانچوں نمازیں مکمل اوا کیس وامر هم شوری بینہم (اور ان کا معالمہ باہمی مشاورت والا ہے) ظہور اسلام سے بھی پہلے اور مدینہ منورہ بین رسول اللہ کی آجہ سے قبل انہیں جب کوئی مسئلہ در پیش آ تا تو اکتھے ہوتے اور باہم مشورہ کرتے، چنانچہ یماں اللہ تعالیٰ نے ان کی مدح فرمائی ہے یعنی جب تک وہ کئی مشورہ کرتے، چنانچہ یماں اللہ تعالیٰ نے ان کی مدح فرمائی ہے یعنی جب تک وہ کئی بیت پر اکتھے ہو کر بات نہ کر لیں اس کے متعلق کوئی انفرادی فیصلہ یا رائے قائم

نہیں کرتے۔ "

یوچھا جا سکتا ہے کہ کیا تیرہ سالہ کی عہد نبوت کے دوران جن لوگوں نے اسلام قبول کیا

(جن میں خدیجہ الکبری "، صدیق اکبر"، علی مرتضی کرم اللہ وجہ اور دیگر سابقین اولین بھی شامل سے

ق ) رو تکٹے کھڑے کر دینے والی اذبیتی برداشت کیں اور ھادی برحق صلی اللہ علیہ وسلم پرتن من دھن نچھاور کرتے رہے بلکہ اشارہ نبوی پر اپنے گھر بار چھوڑ کر ہجرتیں بھی کیں، وہ بھی دعوت حق پر لبیک کہنے اور ایمان واطاعت سے سرفراز ہوئے تو آخروہ اس زمرے میں کیوں نہ انہیں؟ مکہ کی گھاٹیوں میں، اپنے گھروں میں، دار ارقم میں اکسلے اور با جماعت نمازیں پڑھتے اور انہیں کو خنط و غضب کی زدمیں آتے رہے تھے وہ اقامت نماز کے وصف میں شامل کیوں نہ ہوں؟

کیا ہے آسرا اور بیکس اہل ایمان کی خبر گیری، ستائے جانے والے غلاموں کی آزادی، مکہ مکرمہ میں دعوت کو عام کرتے اور ہجرت کے مسائل کے متعلق محمد رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم اور آپ دعوت کو جان شار باہمی مشاورت نہ کرتے ہوں گے؟ کیاان سوالوں کاکوئی جواب ہے!

علامہ زمخشری سے آخری گر چجتاہوا سوال یہ کیا جاسکتا ہے کہ ابن سعد، ابوالولید ازرقی اور اما ابو عبداللہ حاکم نیشا بوری وغیرہ نے ذکر کیا ہے کہ دار ارقم کو دار الاسلام کما جاتا تھا، یماں تعلیم و ترجیت، تزکیہ نفوس، وعظ و تذکیراور دعوت اسلام کا کام بھی انجام پاتا تھا، صحابہ کرام سے کھلے

یل ستوده الفاظریس یه وه اس موانسهی ام واعلم ما اذا اخذیه سے آگایی

اس کے سبط وحی وں کی وہ ن کی ہیں، ماجت کی حاجت بنادیں پھر اوکی آدی ویک آدی

بندوں مکہ مکرمہ کی گھاٹیوں میں نماز اور یاد اللی میں مصروف نہیں ہو سکتے تھے اس لئے دار ارقم کے پرسکون ماحول میں بید کام بڑے آرام سے انجام پاتے تھے، توکیا اس تیرہ سالہ کمی دور میں حضور نبی کریم اور صحابہ کرام " کے لئے دار ارقم میں باہمی مشاورت کی ضرورت یا موقع سامنے نہیں آیا ہو گا؟ کیاامر هم شوری جملہ مومنین کی صفت نہ تصور کی جائے جس میں بیر سابقین اولین مماجرین اور انصار سبھی شامل متصور ہوں ؟

ظاہر ہے علامہ ز مخشری دار ارقم کے اس کر دار سے تو لاعلمی کا ہی اظمار کریں گے مگروہ اس بات سے انکار نہیں کر سکیں گے کہ سورت شوریٰ کی ان آیات ہیں اہل ایمان کے جو اوصاف بیان ہوئے ہیں انہیں سابقین اولین انصار سے مختص کر ناکسی نص قطعی سے ہابت نہیں ہے، نہ کسی صریح نص سے بہ ثابت ہے کہ سابقین اولین مہاجرین ان اوصاف میں سے کسی وصف سے خدا نخواستہ محروم ہیں بلکہ قرائن اس بات کو قابل ترجیح قرار دیتے ہیں کہ یہ تمام اوصاف اس مختصری مسلم جمعیت میں بدرجہ اولیٰ پائے جاتے ہیں جو ایک عرصہ تک نگاہ آ قاب رسالت می گرانی میں دار ارقم میں فروکش رہے اس طرح تربیت و تزکیہ کے مراحل سے گزرنے کے علاوہ باہمی مشاورت کے انعقاد کے امکان کو بھی رو نہیں کیا جا سکتا کہ یہ مجالس مشاورت اسی دار ارقم میں ہوتی ہوں گی!

وشاور هم فی الامرکی تفییر کے ضمن میں زمخشری مشاورت کو وحی اللی کی رہنمائی نہ ہونے
کی صورت میں امور جنگ تک ہی محدود سمجھتے ہیں۔ ۱۱ ے، یہ بھی مانتے ہیں کہ یہ مشاورت مسکلہ کی
تائید، صحابہ کرام "کی دلجوئی، احرّام اور منزلت میں اضافہ کا موجب بھی ہے، حسن بصری کا قول بھی
نقل کرتے ہیں کہ "قد علم اللہ انہ مابہ البہم حاجہ ولکنہ اراد ان ایستن بہ من بعدہ (اللہ تعالی کو
خوب علم تھاکہ آپ کو ان کے مشورہ کی ضرورت نہیں مگر مشیت ایزدی یہ تھی کہ نظام شوری کو آپ
کے بعد والوں کے لئے سنت بنا دیا جائے۔

شیخ الاسلام امام فخری الدین محمہ بن عمرالتمبیمی البکری الرازی متوفی ۲۰۱ه (۱۲۱۰)

چھٹی صدی ہجری کے اختیامی دور سے تعلق رکھتے ہیں، آپ نے ایران، خراسان اور افغانستان کے علاقوں میں علم و عرفان کی شمعیں روشن کیں اور مفایتے الغیب کے نام سے ایک تفیر لکھی جو تفیر کیراور تفییر رازی بھی کہلاتی ہے، اپنی اس تفییر میں وہ سورہ شور کی کی اڑتیبویں آیت کا مدلول و مصداق کسی خاص گروہ کو تصور کرنے کے بجائے اسے جملہ اہل ایمان پر منطبق کرتے ہیں، یہ بات خصوصیت کے ساتھ قابل ذکر ہے کہ وہ سورہ شور کی گی آیات چھتیں تا انتالیس میں مذکورہ اوصاف کو بھی تمام اہل ایمان کے خصوصی اوصاف کے طور پر ذکر کرتے ہیں گر اقامت صلوۃ اور

مشاورت باہمی کو دو الگ الگ صفات کے طور پر ذکر نہیں کرتے بلکہ انہیں استجابت وعوت ربانی کے ضمن میں ہی ذکر کرتے ہیں۔

امام رازی امرهم شوری بینهم کی تفسیر و تشریح کرتے ہوئے لکھتے ہیں۔ کا۔

« نقبل کان اذا وقعت بینهم وا نعتہ اجتمعوا وتشاور وا فا ننی اللہ علیم اُی لا بہ خردون برای بل مالم یج بند عوا علیہ لا بقد مون علیہ، وعن الحن ماتشاور قوم الا ہدوا الی ارشد امرهم والشوری مصدر کا لغبنا بمعنی التناور و معنی قولہ و امرهم شوری بینهم ای ذوشوری ، یعنی بیان کیا گیا ہے کہ جب انہیں کوئی واقعہ پیش آتا، تو اکشے ہو جاتے اور باہم مشاورت کرتے چنانچہ اللہ تعالی نے ان کی اس بات پر ستائش فرمائی ہے کہ وہ کو کو کو گئی انفرادی فیصلہ یا رائے قائم نہیں کرتے بلکہ جب تک اکشے ہو کر طے نہ کر لیں کوئی اقدام کرتے ہی نہیں۔ "

یماں امام موصوف کے اس حلقہ درس میں شامل ہو کر ان سے ہم چند آیک سوال کرتے ہیں، پہلا سوال میہ ہے کہ میہ جمع ہو کر باہم مشاورت سے فیصلہ کرنے والے کون بزرگ تھے؟ سابقین اولین مهاجرین یا سابقین اولین انصار؟ امام صاحب فرمائیں گے کہ میں نے اس آیت کا مدلول ومصداق کوئی مقید اور مختص نہیں ذکر کیا، یہ صفت سب اہل ایمان کے لئے ہے، مهاجرین و انصار کے سابقین اولین ہوں یا بعد کی امت مسلمہ سبھی اس کا مصداق ہیں، ہم امام محرم کے اس موقف سے بوری طرح مطمئن ہیں، ہم ان سے دوسرا سوال سے کرتے ہیں کہ سے اجتماعات مشاورت کہاں ہوتے ہوں گے؟ امام عالی مقام کاجواب ہی ہو گاکہ میں نے کسی مختص اور مقید مقام اجتماع کا ذکر نہیں کیا؟ دار ارقم میں ہوتے ہوں گے، صفہ اور معجد نبوی میں تو یقیناً ہوتے تھے، اور کہیں بھی ہو سکتے ہیں، اس سے تو ہمیں بحث ہی نہیں، اصل مقصود و مطلوب سے کہ شورائی اجتهادی کوشش سے کوئی کامیاب مفید اور تسلی بخش حل نکالیں، اگر امام رازی کاجواب میں ہو (اور ان کے اسنے ذکورہ الفاظ اسی جواب کے غماز ہیں) تواس سے امرہم شوری کے اجتماعات کے وار ار تم میں یا مکہ مکرمہ میں کہیں بھی منعقد ہونے کی گنجائش تکلتی ہے لیکن اگر ہم امام صاحب سے بیہ گتاخانہ سوال بھی کر بیٹھیں کہ کیا آپ دار ارقم « میں اہل ایمان کے شورائی اجتماعات، ذکر و تزکیہ کی مجالس، تعلیم و تربیت کے صلفات نبوی اور وعوت و تبلیغ کے ممتم بالشان کام کے متعلق کوئی تصور رکھتے ہیں یا ابن سعد، ازرقی اور امام حاکم نے دار ارقم سے متعلق دار الاسلام کملانے یا تاریخی كروار كے ديگر پهلوؤل كاجو ذكر كيا ہے وہ بھى آپ كى نظرسے گزراہے؟ توجميں يقين ہے كہ امام صاحب کاجواب نفی میں ہی ہو گا۔؟

، دار ارقم کے میں حضور نی منیس آیا ہو مهاجرین اور

یں گے گروہ
کیان کے ہو
ت نہیں ہے،
اس مختری
کی گرانی میں
مشاورت
اکہ میہ مجالس

مائی نہ ہونے رت مسئلہ کی ی کا قول بھی ( اللہ تعالیٰ کو ور کی کو آپ

افغانتان کے افغان

کی عمد کی سورت شور کی کی اس آیت کے بعد اب ہم مدنی عمد کے حکم ربانی کے متعلق امام رازی کی آراء کا مطالعہ کریں گے جو اسلام کے شورائی جمہوری نظام کو بیجھنے ہیں مدو دے گا چنانچہ سورہ آل عمران کی آیت وشاور هم فی الامر کے شمن ہیں امام رازی نے پانچ اہم مسائل اٹھائے ہیں اور ان کے متعلق تفصیل سے گفتگو کی ہے، ان مسائل بینجگا نہ کا ایک مختصر خاکہ موضوع زیر بحث کو بیجھنے ہیں مدو دے گا ۱۸ سے بیمال اٹھایا جانے والا سب سے پہلا مسئلہ شور کی کی لفظی تشریح سے متعلق ہے جو متقد ہیں کی بحث سے زیادہ مختلف نہیں ہے، تاہم وہ لفظ شور کی کے ایک ماخذ کے متعلق فرماتے ہیں! وقیل ماخوذ ہمن قولہ شرت الدابتہ شورا ازا عرضتہا والمکان الذی متعلق فرماتے ہیں! وقیل ماخوذ ہم کے اس قول سے ماخوذ ہے کہ شرت الدابتہ شورا (لیعنی ہیں لیم منہ الامور و شرھالیعنی شور کی کالفظ عرب کے اس قول سے ماخوذ ہے کہ شرت الدابتہ شورا (لیعنی ہیں کے لئے پیش کر المحال مور جانور کو آزمائش کے لئے پیش کریا) جب تم اسے لوگوں کے سامنے آزمائش کے لئے پیش کر و جس جگہ اس طرح جانور پیش کئے جاتے ہیں اسے مشوار کتے ہیں گویا جانور کو اس طرح چش کر نے سامنے اس طرح جانور پیش کئے جاتے ہیں اسے مشوار کتے ہیں گویا جانور کو اس طرح پیش کر نے سام بھلا برا معلوم ہو جاتا ہے، سوای طرح باہی مشاورت سے بھی معاملات کا بھلا برا پہلو معلوم ہو جاتا ہے۔ سوای طرح باہی مشاورت سے بھی معاملات کا بھلا برا پہلو معلوم ہو جاتا ہے۔

اس موقع پر اہام رازی نے جو دو سرا مسئلہ اٹھایا ہے وہ ان فوائد کے متعلق ہے جو رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کے صحابہ کرام " سے مشاورت کے حکم ربانی سے وابستہ ہیں۔ 19۔ ان ہیں سے پہلا فائدہ ہہ ہے کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کا صحابہ سے مشورہ کر ناان کے علو شان اور رفعت درجہ کو مسئزم ہے اور یہ بات صحابہ کرام " کے دل ہیں گہری محبت اور خلوص اطاعت کی مقتفی ہے، اگر آپ ان سے مشورہ نہ کرتے تو یہ اھانت کے مترادف ہو تا اور سوء اخلاق اور درشت خوئی شار ہو تا، مشاورت صحابہ کرام " کے اس حکم ہیں دو سرا فائدہ ہیہ ہے کہ اگرچہ آپ سب سے زیادہ کال العقل ہیں مگر انسانی معلومات محدود ہوتی ہیں اس لئے سے بات بعید از امکان نہیں کہ بمتری کی کوئی الی بات کی اور کے ذھن ہیں آ جائے جو آپ " کے ذھن ہیں نہ ہو خصوصاً دنیاوی امور کے کوئی الی بات کی اور کے ذھن ہیں آ جائے جو آپ " کے ذھن ہیں نہ ہو خصوصاً دنیاوی امور کے حوالے سے، ای لئے تو آپ " نے فرمایا تھا کہ انتم اعرف بامور دنیا کم واناعرف، بامور دینیکم (تم اپنی دنیا کے معاملات زیادہ جانے ہو جب کہ ہیں تمہارے دین کے معاملات کو سب سے زیادہ جانت ہوں) اور اس لئے تو آپ " بے فرمایا کہ ماشاور تو م قط اللہوا الی ارشد امر ہم (جب بات ہوں) اور اس لئے آپ نے بیا تھی ارشاد فرمایا کہ ماشاور توم قط اللہوا الی ارشد امر ہم (جب بھی بھی کسی گروہ نے باہم مشاورت سے کام لیا تو وہ واضح ترین بات کے لئے رہنمائی پاگیا) تیسرا فرمایا کہ فائدہ وہ ہے جس کا تذکرہ امام حسن بھری اور سفیان بن عیدینہ نے کیا ہے کہ آپ کو مشاورت صحابہ فائدہ وہ ہے جس کا تذکرہ امام حسن بھری اور سفیان بن عیدینہ نے کیا ہے کہ آپ کو مشاورت صحابہ کرام " کا تھم اس لئے دیا گیا کہ نظام مشاورت تائم کرنے ہیں دو سرے آپ کی چروی اور اتباع

کریں اور مشاورت سے کام لینا امت کے لئے آپ کی سنت قرار پا جائے۔

چوتھا فاکدہ سے ہے کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے جنگ احد کے موقع پر صحابہ کرام شراع مشورہ لیاتھا توانہوں نے مدینہ سے باہر نکل کر جنگ کرنے کا مشورہ و یاتھا حالا تکہ آپ باہر نہ نکلنے کے مشورہ لیاتھا توانہوں نے مدینہ سے باہر نکل آئے توجو پچھ ہواوہ سب پرواضح ہے، اس واقعہ کی طرف مائل تھے، ۲۰۔ جب آپ مدینہ سے باہر نکل آئے توجو پچھ ہواوہ سب پرواضح ہے، اس واقعہ کے بعد اگر آپ "ان سے مشورہ کر نا ترک کر ویتے تو یہ اس بات کی ولیل ہوتی کہ ان کے مشورہ کے بعد اگر آپ "ان سے مشورہ کر نا ترک کر ویتے تو یہ اس بات کی ولیل ہوتی کہ ان کے مشورہ کے بعد ان سے مشاورت کا تب کے ول پر کوئی اثر کے بعد ان سے مشاورت کا بیہ تھم محض اس لئے نہیں کہ آپ بان کے عقل و فہم کا مرتبہ باقی نہیں رہاان فوائد میں سے پانچواں فائدہ سے کہ مشاورت کا بیہ تھم محض اس لئے نہیں کہ آپ ان کے عقل و فہم کا مرتبہ واضح ہو جائے اور آپ کی محبت واطاعت کی حد آپ کو معلوم ہو جائے، اس طرح ان میں سے فاضل و واضح ہو جائے اور آپ کی محبت واطاعت کی حد آپ کو معلوم ہو جائے، اس طرح ان میں سے فاضل و مضول اور ان کے مراتب کی مقدار بھی واضح ہو جائے گا۔

امام رازی کے نز دیک اس تھم مشاورت میں چھٹا فائدہ ۲۱۔ بیر ہے کہ اس تھم کا مقصد سے نہیں کہ آپ ان کے مشوروں کے مختاج ہیں بلکہ مقصود سے کہ جب آپ ان سے مشورہ طلب كريں كے توان ميں سے ہرايك بهتر سے بهتر صورت نكالنے كے لئے اجتماد كرے گايوں بہت سے نفوس ایک ہی واقعہ میں بمترین صورت نکالنے میں باہم مطابق و موافق ہوں گے اور کسی ایک چیز كے بارے ميں بہت سے پاكيزہ نفوس كامجتمع ہو جانااس كے حصول ميں مدد گار بھى ثابت ہوتا ہے، امام موصوف کے نزدیک نمازیں با جماعت اداکرنے میں بھی ہی راز پوشیدہ ہے، اس لئے منفرد نمازے با جماعت نماز افضل ہے، اس تھم میں ساتواں فائدہ بیہ ہے کہ محد رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کوان سے مشاورت کے تھم سے بیہ ثابت ہوتا ہے کہ اللہ تعالی کے نزویک صحابہ کرام سکی عظمت و منزلت بهت زیادہ ہے، آٹھوال فائدہ بیہ ہے کہ بوے بوے بادشاہ بوی بوی ممول میں صرف اینے خواص اور مقربین سے ہی مشورے لیتے ہیں، تو صحابہ کرام " سے جب لغزش ہوئی تو الله تعالی نے ان سے در گزر تو فرما دیا تھا اب ہو سکتا تھا کہ وہ سے مجھیں کہ ان سے در گزر تو فرما دیا گیا گر شایدان کی اب وہ عظمت و منزلت نہ رہی ہوجو پہلے تھی چنانچہ اس تھم سے عکمت ربانی نے بیہ واضح کر دیا کہ توبہ کے بعدان کی مزات کم نہیں ہوئی بلکہ حسن توبہ کے بعدر حمت ربانی اس مزات میں اضافہ فرما بھی ہے، اس واقعہ سے قبل اللہ تعالیٰ نے اپنے رسول م کو صحابہ کرام سے مشاورت كا حكم نبين دياتها، يه حكم فرماكر اس بات سے آگاه كر ديا كياكه اب ان كى عظمت اور قدر و منزلت میں اور بھی اضافہ کیا جا چکا ہے، اس رحمت ربانی کا سبب سے کہ پہلے تو اس منزلت کا دار ومدار

ر دو گا گا دو گا متعلق ما شوع زیر ما شاک کا ما خد کے ما خد کے ما خد کا ما

برا پہلو رفعت کے مقتضی مقتضی کے خوبی کے دیادہ زیادہ کری کی دیادہ زیادہ کری کی دیادہ

سحاب

صحابہ کرام " کے عمل اور اللہ ورسول" کے لئے ان کی اطاعت پر تھا مگر اب اس کی ضانت اللہ کاعفو و در گزر اور اس کا فضل و کرم ہے اس لئے یہ قدرتی بات ہے کہ عظمت میں پہلے سے زیادہ اضافہ ہو تاکہ معلوم ہو جائے کہ اللہ کاعفو و فضل صحابہ کرام "کی اطاعت سے افضل و برتر ہے۔

تیرے مسلے ہیں امام رازی نے اس بات سے بحث کی ہے کہ جن امور کے متعلق وحی نازل ہو چکی ہو ان کے بارے ہیں امت سے مشاورت جائز نہیں کیونکہ نص وحی کی صورت ہیں رائے اور قیاس برکار ہو جاتے ہیں البتہ جہاں نص موجود نہ ہو وہاں مشاورت و اجتماد جائز ہے، حضور نے صحابہ کرام سے جہاں جہاں مشاورت کی وہ چونکہ غروات اور جنگی معاملات سے اس لئے امام رازی بھی اس کی طرف مائل نظر آتے ہیں کہ جس مشاورت کا حکم ہے وہ غروات اور محاذ جنگ سے متعلق ہے۔ چونکہ استباط احکام نص قرآنی کے مطابق قابل ستائش بات ہے اور نبی صلی اللہ علیہ وسلم عقل و ذکاء میں سب سے برتر سے اس لئے جن امور کے متعلق احکام وحی نہ سے ان اللہ علیہ وسلم عقل و ذکاء میں سب سے برتر سے اس لئے جن امور کے متعلق احکام وحی نہ سے ان کے بارے میں آپ مامور بالاجتماد سے اور چونکہ مناظرہ و مباحث اجتمادی کاوشوں کو تقویت پہنچا آپ اس لئے آپ مامور بالشاورة بھی سے، چوسے مسئلے میں سے بتایا ہے کہ مشاورت کا امر وجوب کے بیائے استخباب پر محمول ہے اور پانچویں مسئلے کی روسے صحابہ کر ام سمیں سے بعض سے مشورہ لینے کی شخصیص درست نہیں بلکہ تمام صحابہ بلااستثناء اس کے مشخق سے سے بر

اسلامی اندلس کے مایہ ناز مفسر جن کے تفییری نکات مشرق اور مغرب کے نئے اور پرانے علائے تفییر کے لئے معلومات کا ذخیرہ اور نکتہ رسی کا سرچشمہ تصور کئے جاتے رہے ہیں وہ ہیں ابو عبداللہ محمد بن احمد الانصاری الخزرجی القرطبی صاحب الجامع لاحکام القرآن متوفی الاحکام عبداللہ محمد بن احمد الانصاری الخزرجی القرطبی صاحب الجامع لاحکام القرآن متوفی الاحکام (۱۲۷۳ء) انہوں نے سورہ الثوری کی اڑتیہ ویں آیت کی تفییر و تشریح کے ضمن میں جو نکات پیدا کئے ہیں۔ وہ ہمارے لئے خصوصی اہتمام و توجہ کے متقاضی ہیں ۲۳۔

ا = شوری بشری اور ذکری کی طرح مصدر ہے جو تشاور، مشاورت اور مشورہ کے معنی میں آیا ہے، مشورہ کاشین ساکن اور واؤ مفتوح بھی آتی ہے اور یہ شین مضموم اور واؤ ساکن کے ساتھ بھی آتا ہے، مشورہ کے لفظی معنی میں رفتار وغیرہ سے جانور کو آزمانا اور چھتے سے شہد نکالنا بھی آتا ہے۔

النفاش کا قول ہے کہ انصار مدینہ ہجرت نبوی سے قبل جب کھ کرنا چاہتے تو باہم مشورہ کرتے اور پھر عملی قدم اٹھاتے، اللہ تعالیٰ نے ان کے اس عمل کو مستحن اور قابل ستائش قرار دیا ہے (القرطبی کے ذھن سے بھی دار ارقم " کے دار الاسلام اور دار الشوری ہونے اور کی زندگی کے بارہ تیرہ سالوں کے دوران رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم اور صحابہ کرام "کی زندگی کے بارہ تیرہ سالوں کے دوران رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم اور صحابہ کرام "کی

باہمی مشاورت اوجھل ہی ہے!) ، پھر حسن بھری کا قول نقل کیا ہے کہ یہ انصاری بزرگ اپنی انفرادی رائے کا غلام ہونے کے بجائے اپنے معاطے باہمی اتفاق سے نمٹاتے تھے اور اختلاف نہیں کرتے تھے۔

س = امام حن بقری سے منقول ہے کہ ماتثاور قوم قط الاہدوا الی ارشد امور هم! جب بھی کی اتثاور قوم قط الاہدوا الی ارشد امور هم! جب بھی کی گئے۔
گروہ نے باہم مشاورت سے کام لیا تو وہ درست رائے تک پہنچ گئے۔

م = الضاك كا قول به ب كه يمال شورى سے مراد انصار مدينه كا وہ مشورہ ب جو انهول في الضاف كا وہ مشورہ ب جو انهول في بعث بنوى كے وقت كياتھا، جب بيعت عقبہ كے بعد اسلام كے نقيب ان كے پاس پنج تھ، كے بعد اسلام كے نقيب ان كے پاس پنج تھ، حضرت ابو ابوب انصارى " كے گھر ميں وہ اکشے ہوئے تھے اور حضور " پر ايمان لانے اور تشرت ابو ابوب انصارى " كے گھر ميں وہ اکشے ہوئے تھے۔ آپ كى نصرت و تائيد پر متفق ہو گئے تھے۔

علی العربی الاندلی کا قول ہے کہ الشوری الفۃ المجاعۃ ومسبار للعفول وسبب الی الصواب ومات العربی الاندلی کا قول ہے کہ الشوری الفۃ المجاعۃ ومسبار للعفول ہے، عقلوں کے وماتشاور قوم قط الاہدوا! لعنی شوری جماعت کے لئے باعث الفت و اتفاق ہے، عقلوں کے لئے آزمائش کا موقع ہے، درستی اور صحت کا وسیلہ ہے اور جب بھی کوئی گروہ باہم مشاورت کرتا ہے، ہدایت پاتا ہے۔

عادر الله تعالی نے مشاورت کو اپنا معمول بنانے والوں کی ستائش کر کے دراصل امت مسلمہ کو اللہ تعالی نے مشاورت سے کام لینے کی تاکید فرمائی ہے۔

ے رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم جنگی مصلحتوں سے متعلق آراء کے ضمن میں صحابہ کرام " سے مشورہ لیتے تھے اور ایباکر نا آراء کے ضمن میں بکثرت منقول ہے شرعی احکام کے سلسلے میں آپ محابہ کرام " سے مشورہ نہیں لیتے تھے جیسے فرض، مستحب، مکروہ، مباح اور حرام وغیرہ احکام شرع ہیں کیونکہ یہ احکام تواللہ تعالی کے نازل کر دہ ہوتے تھے۔

۱ کے سفر آخرت کے بعد صحابہ کرام " تمام معاملات میں مشاورت کرتے تھے چنانچہ وہ شرعی احکام کے ضمن میں باہم مشورہ بھی کرتے اور کتاب و سنت سے ان کا استنباط بھی کرتے ہو۔
 کرتے تھے۔

و صحابہ کرام " نے وصال نبوی کے بعد سب سے پہلا مشورہ خلافت کے متعلق کیا تھا کیونکہ اس معالمہ میں نبی صلی اللہ علیہ وسلم سے کوئی نص وار د نہیں ہوئی تھی، سقیفہ بنی ساعدہ کے یعیج حضرت ابو بکر" اور انصار کے در میان بھی مشاورت ہوئی تھی، چنا نچہ حضرت عمر" نے فرمایا تھا کہ جس شخص کو رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے ہمارے دین کے لئے پہند فرمایا اسے اپنی دنیا کے لئے بھی ہمیں پند کرنا چاہئے، مرتدین کے متعلق مشورہ ہوا تو ان سے اپنی دنیا کے لئے بھی ہمیں پند کرنا چاہئے، مرتدین کے متعلق مشورہ ہوا تو ان سے

ہ اور پرانے م وہ ہیں ابو وفی اےلاھ م جو نکات م جو نکات

کے معنی میں ر واؤ ساکن اور چینے ہے

و بایم مشوره ستائش قرار ستائش قرار بعد نے اور جنگ کے متعلق حضرت ابو بکر آئی بات مان لی گئی، نانی اور اس کی میراث کے متعلق بھی مشورہ ہوا، حد شراب اور کوڑوں کی تعداد کے متعلق مشاورت ہوئی، جنگوں کے متعلق مشورے کئے گئے حضرت عمر آنے ہر مزان کے اسلام لانے کے بعداس سے جنگی مشورہ لیا تھا۔

= +

= ~

۱۰ = بعض اہل عقل و دانش کا قول ہے کہ میں نے تو بھی غلطی کی ہی شیں جب کوئی مشکل مسئلہ در پیش ہوتا ہے تو اپنی قوم سے مشورہ کرتا ہوں، اگر میں در ست کام کرتا ہوں تو ہیہ در اصل میری قوم در ست کام کرتی ہے اور جب میں غلطی کرتا ہوں تو ہے وہی غلط کرنے والے ہوتے ہیں، یعنی مشاورت سے کام اور ذمہ داری مشتر کہ ہو جاتی ہے۔

اا = ترفری شریف کی حدیث ہے کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا! جب تمہارے میں سے اچھے لوگ تمہارے حکمران ہوں گے، تمہارے میں سے دولت مندلوگ تنی ہوں گے اور تمہارا معالمہ باہمی مشاورت والا ہو گاتو زمین کی سطح اس کی گمرائی سے تمہارے لئے بمتر ہو گا نور جب تم میں سے برے لوگ تمہارے امیر کی لیعنی ایسے ماحول میں زندہ رہنا بہتر ہو گا۔ اور جب تم میں سے برے لوگ تمہارے امیر بن جائیں گے اور تمہارے معالمات تمہاری عور توں کے ہاتھ میں آ جائیں گے تو پھر زمین کا نجلا حصہ اس کے اوپر والے سے تمہارے لئے بہتر ہو گا یعنی ایسے حالات میں تمہارا مرجانا بہتر ہو گا۔

۱۲ = دانا شاعر بشار بن برد کهتا ہے۔

اگر معاملہ کا فیصلہ مشورہ سے ہونے گئے تو پھر کسی داناکی رائے اور کسی مختلط کے مشورہ سے مدد لے، شوری کو اپنے لئے ناگوار نہ جان کیونکہ پر ندے کے چھوٹے بال بڑے یروں کے لئے توت اور طاقت کا باعث ہوتے ہیں۔

سورہ آل عمران کی ایک سوانتھویں آیت و شاور هم فی الامر کی تشریح و تفییر کے ضمن میں القرطبتی نے مسئلہ شوری کو ذرا زیادہ وضاحت اور تفصیل کے ساتھ پیش کیا ہے ۲۲۔

ابن عطبہ نے کہا ہے کہ شوری شریعت کے بنیادی ستونوں اور بڑے اہم احکام میں سے ہے، جو حکمران اہل علم اور دینداروں سے مشورہ نہیں لیتا اسے معزول کر ناواجب ہے اس میں کسی کو اختلاف نہیں، اللہ تعالی نے مومنین کی ستائش کرتے ہوئے فرمایا ہے کہ وامر هم شوری بنیم (ان کا معاملہ تو باہمی مشاورت والا ہوتا ہے) (یماں ابن عطبہ نے جمال اسلام کے شورائی جمہوری نظام کی اہمیت و عظمت کو اجاگر کیا ہے وہاں سورہ شوری کی اثرتیہ ویں آیت کو اہل ایمان کی عمومی صفت بھی قرار دیا ہے جس میں مکہ مکرمہ میں اسلام اثرتیہ ویں آیت کو اہل ایمان کی عمومی صفت بھی قرار دیا ہے جس میں مکہ مکرمہ میں اسلام

سے مشرف ہونے والے سابقین اولین، انصار مدینہ اور جمہور اہل اسلام سب شامل ہیں اور یہ ایک بہت اہم بات کی گئی ہے) -

ابن خور بیبر منداد کا قول ہے کہ حکمرانوں کا فرض ہے کہ جن باتوں کا انہیں علم نہ ہو یا جو دینی معاملات انہیں مشکل نظر آئیں ان کے متعلق علائے کرام سے مشورہ لیں، جنگی معاملات میں فوج کے سرکر دہ قائدین سے مشورہ کریں، عوامی مصلحتوں کے متعلق سرکر دہ زعماء سے مشاورت کی جائے، شہروں کی بھلائی اور آبادی کے لئے سیکر پٹریوں، وزیروں اور کارکنوں سے مشورہ لیں، کہا جاتا تھا کہ جس نے مشاورت سے کام لیا نادم نہ ہو گا اور جس نے اپنی ہی عقل پر غرور کیا گمراہ ہو گیا!

سا = "وشاور هم فی الامر" کا حکم ربانی اس بات پر دلالت کر تا ہے کہ وحی کے امکان کے باوجود معاملات میں اجتہاد کر نا اور خلن و تخمینہ سے کام لینا چائز ہے، کیونکہ اللہ تعالی نے نزول وحی کے زمانے میں اپنے رسول امین صلی اللہ علیہ وسلم کو مشاورت صحابہ کرام ساکا حکم دے کر اس طرف اشارہ فرمایا ہے۔

جی صلی اللہ علیہ وسلم کو اللہ تعالی نے مشاورت امت کا جو تھم فرمایا ہے اس کی تشریحی حیثیت کے متعلق علمائے تغییر و تاویل کا اختلاف ہے، قادہ، الربیج ابن اسحاق اور امام شافعی رحمہ اللہ کے زدیک یہ امر وجوب کے لئے نہیں بلکہ استخباب کے زمرے میں آتا ہے، اس میں صحابہ کرام "کی دلجوئی، عزت افزائی اور دین سے ان کی الفت مقصود ہے، کیونکہ اللہ تعالی نے اپنی وجی کے ذریعہ ان کی آراء سے تواپیخ رسول صلی اللہ علیہ وسلم کو بے نیاز کر دیا تھا اور یہ استخبابی مشاورت کا تھم بھی جنگی معاملات اور دستمن کے مقابلہ کے لئے ہی عرب سرداروں کے ہاں رواج تھا کہ آگر انہیں شریک مشورہ نہ کیا جاتا توانہیں ناگوار معلوم ہوتا تھا، اسی لئے اللہ تعالی نے اپنے رسول "کو تھم دیا کہ انہیں شریک مشورہ کیا جائے تاکہ اس سے ان میں باہمی جذبہ ہمدر دی پیدا ہو کینہ وری کے جذبات دور ہوں اور عائے تاکہ اس سے ان میں باہمی جذبہ ہمدر دی پیدا ہو کینہ وری کے جذبات دور ہوں اور ان کی دلجوئی کا سامان ہو، ابتدائی عمد کے مقسرین کا دوسراگروہ جس میں امام حسن بھری اور انصحاک بہت نمایاں ہیں، کا کہنا ہے کہ اللہ تعالی نے اپنی "کو امت سے مشاورت کا تھم اس لئے نہیں دیا کہ آپ کی مشورہ یارائے کے عتاج سے بلکہ مشیت و تھمت ایزدی اس میں ہیں دیا کہ آپ کی مشورہ یارائے کے عتاج سے بلکہ مشیت و تھمت ایزدی کی فضیات اور مرتبہ کو واضح کریں اور ایسا قابل تعلیہ نمونہ پھوڑیں جس میں امت کے لوگ

کے متعلق بھی یا کے متعلق ننگی مشورہ لیا

مشکل مئلہ نا ہوں تو رہے ں غلط کرنے

نہارے میں تی ہوں گے الئے بہتر ہو نہارے امیر ات تماری سے تمارے

2

مے ضمن میں

کام ش کے اس جاس ہے کہ وامر هم کے دامر هم کے دوامر هم کے دوامر هم کے دوامر هم کے دوامر کا کی کی کے دوریٰ کی کی دوریٰ کی ک

۵ = القرطبی ارشاد نبوی المستشار موتمن (مغیرالات کا محافظ ہوتا ہے) اور المام صن یعری اللہ کا بیہ قول کہ ماکمل وین امری مالم یکمل عقالہ (انسان کا دین اس وقت تک عمل نمیں ہوتا جب تک اس کی عقل عمل نہ ہو جائے) نقل کرتے ہوئے بتاتے ہیں کہ الل علم کے نزویک مثیر کا تعلق اگر احکام شری سے ہو تواسے عالم دین ہونا چاہئے اور علم دین بھی عاقل کے سواکسی اور بش کم ہی ہوا کرتا ہے۔ پھر وہ الخوا فی کا بیہ قول بھی نقل کرتے ہیں کہ عقل و علم دین کے حال سے اگر مشورہ لیا جائے اور وہ بمتری کے لئے اجتماع اور کوشش صرف کرنے کے بعد مخلصانہ مشورہ دے اور وہ غلط بھی نظے تو بھی اس پر کوئی تاوان یا موافذہ نہیں ہو گا۔

۲ = ابو عبداللہ القرطبی کی ان قیمتی آراء کا بیہ پہلو بہت اہم ہے کہ وہ شریک مشاورت کے لئے امور دنیا سے آگاہی کو بھی ضروری سجھتے ہیں اور اس میں عقل و دانش کے ساتھ تجربہ بھی شامل ہے، اس کے علاوہ مشیر کے لئے بیہ بھی ضروری ہے کہ وہ مشورہ طلب کرنے والے کے لئے دلی ہمدر دی اور اخلاص کے جذبات بھی رکھتا ہو، ذاتی مفاد اور بد دیانتی یا بدخواری سے اجتناب کرتا ہو۔

ے شوریٰ کی اساس اختلاف آراء ہے، ان مختلف آراء میں سے جورائے صائب اور زیادہ سے افرائے سائب اور زیادہ سے افرائے سائب اور زیادہ سے نظر آئے اسے قبول کر لینا چاہئے، اور اللہ پر توکل کرتے ہوئے اس کے عملی نفاذ کے لئے اقدام ہونا چاہئے کیونکہ امت اسلامیہ کے اجتباد کی اصل منزل تو عملی اقدام ہی ہے قلوا عزمت فتوکل علی اللہ (جبعزم کر لوتو پھر اللہ پر بھروسہ کرو) کے ارشاد ربانی کا بھی ہی تقاضا ہے کیونکہ عزم و توکل نہ ہوتو مشاورت، اجتباد اور فیصلے برکار ہیں، ایک عرب شاعر نے کیا خوب کہا ہے۔

اذا کنت ذرائی نکن ذا عزیمة فان فساد الرائی ان ترودا ترجمہ: جب کوئی فیصلہ کر لو تو پھر عزم میں بھی پختہ ہو جاؤ کیونکہ فیصلہ اور رائے کافساد اور بھی پختہ ہو جاؤ کیونکہ فیصلہ اور رائے کافساد اور بھی پختہ ہو جاؤ۔ بگاڑ ہے کہ تم بعد میں تردد اور بھی پائے۔

اس موقع پر القرطبتی نے جو احادیث نبوی اورا قوال و امثال نقل کی ہیں ۲۵ ۔ وہ ہمی بروی اہم ہلکہ ناور ہیں مثلاً یہ ارشاد نبوی کہ!

" ماشقی قط عبد بمسورہ وماسعد باستغناء رای یعنی کوئی بندہ مجھی مشورہ کے باعث بد بخت نہیں بنا اور نہ کوئی دوسری رائے سننے سے بے نیاز ہو کر مجھی خوش بخت بنا اور كى بزرگ كاقول نقل كرتے ہيں!

"شاور من جرب الامور فائد لعطبك من رايد ما وقع عليه غالباوانت تا خذه مجانا ليمي مشوره اس سے لوجو معاملات ميں آزموده ہو، كيونكه وه تجي اپني رائے ايے معامله كے حوالے سے دے گاجس سے غالباوه خود گزرا ہو گا گر تجی بيہ تجربه مفت ميں ميسر آجائے گا۔ "

علامه علاؤ الدین علی بن مجر بن ابراہیم بغدادی الخازن متونی ۲۵ کے گفیرلباب التاویل فی معانی التزبیل جو تفییر الخازن کملاتی ہے علمی حلقوں کی ایک مقبول و متداول تفییر ہے، وہ بہت می باتوں میں علامه بغوی کی تقلید کرتے ہیں مگر تجدید و اضافات بھی کرتے ہیں، وہ بھی سورہ شوری کی آیت " و امر هم شوری بلینم " کو مخصوص و مقید تصور نہیں کرتے بلکہ اس وصف کو بھی دیگر اوصاف کی طرح عمومیت پر معمول کرتے ہیں ۲۲۔

علامہ خازن سورہ آل عمران کی ذیر بحث آیت کی تفیر کے ضمن میں بھی امام بغوی کے الفاظ دھراتے ہوئے طبری و قرطبی کی بیان کر دہ باتوں کا اعادہ کرتے ہیں گر مشاورت کے ضمن میں انہوں نے جو احادیث اور آثار واقوال نقل کئے ہیں وہ بھی بہت دلچیپ، مفید اور اہم ہیں، امام بغوی نے حضرت عائشہ ہ کا جو قول نقل کیا ہے اسے پیش کرتے ہوئے بیان کرتے ہیں کہ احکام شرع کے متعلق آپ کا صحابہ ہ سے مشورہ کرنا تو جائز ہی نہیں، البتہ جنگ اور دیگر دنیاوی امور کے متعلق مشورہ کا آپ کو حکم ہے۔

حضرت علی کرم اللہ وجہ کے یہ اقوال اسلام کے شورائی جمہوری نظام کی تائید کرتے ہیں اور اس کے متعلق ان کا اپنا نقطہ نظر بھی واضح ہوتا ہے۔

ا = الاستشارة عين الهداية وقد خاطر من استغنى برايه يعنى مشوره كرنا عين بدايت به اور مشوره سي بياز مونے والا خود كو خطرے ميں دالتا ہے۔

ع = التربر قبل العمل يومنك من الندم (كام سے پہلے فكر و تدبر كرنا تجفيے ندامت سے محفوظ ركھے گا۔)

بعض حكماء كا قول ہے! ما استنبط الصواب بمثل المشاورہ ليعنى مشاورت كى طرح اور كسى ذريجہ سے درست بات كا استنباط نہيں ہواكر تا۔

امام خازن کے نزدیک مشاورت سے نہ صرف یہ کہ دوسروں کی گفتگو سے سیجے و درست صورت حال سامنے آتی ہے بلکہ مشورہ لینے والے کو اپنی کمزوریوں کا بھی پتہ چلتا ہے، مشاورت کے بعد قدم اٹھانے بیں اگر ناکای بھی سامنے آئے تو اتنا اطمینان بھی کانی ہوتا ہے کہ مشاورت سے

مری" الم کے اعاقل بن کہ ان یا

> کے بھی کے

> > اہی

是是

یی

فاذا

\_

كامياب راسته تكالنے كى كوشش توكى كئ!

المام خازن نے قرطبی و غرناطی کی تقلید میں مشاورت کے متعلق سے اشعار بھی درج کئے ہیں جن کا مطالعہ دلچیں سے خالی نہ ہو گاے ۲۔

ا = جب مشورہ کرو تو صرف مهذب، دانا اور احتیاط والے سے مشورہ لینا تاکہ تو معاملات میں صحیح بات تک رہنمائی یا سکے۔

۲ = اور ان لوگوں میں سے نہ ہونا جو اپنی ہی رائے کو در ست مجھتے ہیں کمیں یوں نہ ہو کہ تو عاجز آ جائے اور پریشانی سے نجات بھی نہ یا سکے۔

س = کیاتونے یہ نہیں دیکھاکہ اللہ تعالیٰ نے اپنے بندہ سے کہاکہ معاملات میں ان سے مشورہ کیجئے سے پر بلاشبہ کی بات ہے!

امام خازن حافظ ابو الفداء ابن کیری طرح ساتویں اور آٹھویں صدی ہجری کے مفسرین طین سے ہیں، یہ وہ دور ہے جب اموی اور عبای خلافتیں بھی قصہ پارینہ بن چکی ہیں، خلافت راشدہ کا بے نظیر و بے مثال عہد اسلام کی عملی سیاست میں عمل دخل رکھنے کے بجائے صرف اہل منبرو محراب کی واعظانہ زبانوں کے لئے تمثیل و موعظت کا وسیلہ اور ذخیرہ قرار پاچکا ہے، مکی عہد میں پیش آنے والے وقائع سیرت پر عالمانہ نظر اور تحریک اسلامی کی تیرہ سالہ مکی تاریخ کے تسلسل کو محققانہ انداز میں پیش کرنے کا خیال کسی کو نہیں، ایسے میں کسی مفسر کے لئے دار ارقم سے تاریخی کردار یا امر سم شوری کے لئے کسی دارالشوری کی تلاش محال ہے، تاہم خازن کا بنوی کے افکار و اتوال پر اضافہ، قرطبی اور طبری جیسے ائمہ تفسیر سے استفادہ اور بعض اضافی توجیہات پیش کر دینا بھی فائیست اور ان کے علمی مقام کے لئے خراج تحسین کی حیثیت رکھتا ہے۔

ابو الفداء ابن کثیر متوفی ٢٥٥ه نے السیرة الدنبویہ اور البدایہ والنہایہ میں دار ارقم سے حوالے سے جو باتیں کئی جیں وہ آپ ملاحظہ فرما چکے ہیں، ان کی تفییر القرآن العظیم، جو تفییر ابن کثیر کے نام سے مشہور و متداول ہے بھی اس باب میں بعض معلومات مہیا کرتی ہے، چنانچہ وہ سورہ شوری کی زیر مطالعہ آیت کی تفییر کے ضمن میں لکھتے ہیں۔ ٢٨۔

"ان کامعاملہ باہمی مشاورت والا ہوتا ہے لیعنی وہ کوئی فیصلہ نہیں کرتے جب تک اس بارے میں مشورہ نہیں کر لیتے تاکہ جنگوں جیسے مسائل میں اپنی آراء سے

مضوط موقف اپنا سیس، اللہ تعالی کے ارشاد وشاور هم فی الامر کا بھی ہی مطلب ہے، اس لئے آپ عز وات جیے معالمات میں ان سے مشور و ایا کرتے تھ آگ کہ اس سے انسیں اطمینان تلب حاصل ہو، ای طرح تنجر کھنے کے بعد جب معارت عز کی وفات کا وقت آگیات آپ نے فلافت جیساً متم بالشان معالمہ بھی چھ آومیوں کی مجلس شور کی کے سپر دکر ویا تھا۔ "

مورہ آل عمران کی ذیر بحث آیت کی تشریح کے ضمن میں این کیٹر ویفیر اسلام صلی اللہ علیہ وسلم کے شورائی انداز میں بیش کرتے وسلم کے شورائی انداز میں بیش کرتے

ہیں، فرماتے ہیں ۲۹۔۔

" وشاور هم فی الامر لیتی انہیں مثورہ میں شریک شیجئے، اس کئے جب بھی کوئی معاملہ پیش آتا رسول الله صلی الله علیه وسلم این صحابه کرام " سے مشوره کرتے سے تاکه ان کی ول جوئی کا سامان ہو اور انہیں اطمینان قلب حاصل ہو اور وہ اسے کاموں میں زیادہ سرگرم ہوں چنانچہ جنگ بدر کے موقع پر قافلہ ابوسفیان کے در بے ہونے کے سلسلے میں ان سے مشورہ کیا تو وہ کھنے لگے! بار سول اللہ " آپ آگر ہمیں سندر میں کود جانے کے لئے لے چلیں توہم آپ سے ساتھ سمندر بھی عبور كر جأس كاوراكر آپ بميں برك غماد لے چليں تب بھى ہم آپ كے ساتھ جائيں گے، ہم آپ سے یوں نہیں کمیں گے جیسے موی "سے ان کی قوم نے کما تھا کہ جاتو اور تیرارب دونوں لڑائی لڑو، ہم تویماں بیٹھے ہیں، بلکہ ہم تو آپ سے بیہ کمیں کے چلئے، ہم آپ کے ساتھ ہیں، آپ کے سامنے، آپ کے دائیں اور آپ کے بائیں ہوں گے اور لڑیں گے، " بدر میں پڑاؤ کرنے کے لئے بھی ان سے آپ نے مشورہ کیا تھا، منذر بن عمرونے آگے بوصنے کا مشورہ ویا تھا، احد میں بھی ان سے آپ نے مشورہ کیا تھا کہ مدینہ میں رکے رہیں یا دستمن کے مقابلے کے لئے لکلیں، جمہور نے نکل کر مقابلہ کامشورہ دیاتو آپ باہر چلے گئے، جنگ خندق میں مدینہ کے پھلوں کا تیراحصہ وے کر اجزاب سے مصالحت کے لئے آپ نے مثورہ کیا مگر سعدین معادی اور سعد بن عبادہ " نے نہ مانا چنانچہ آپ نے اس خیال کو بھی ترک کر دیا، صلح صديبيے كے موقع ير مشركين كے اہل وعيال كارخ كرنے كے متعلق مشورہ جاباتو صدیق اکبر نے عرض کیاتھا کہ ہم جنگ کے لئے نہیں آئے عمرہ کی نیت سے آئے ہیں، حضور نے یہ مشورہ بھی مان لیاتھا، تھت باندھنے کے واقعہ کے سلط میں آپ نے

کے ہیں

الفكر بلا تكر

معاملات

7.637

وره شيخ

مفسرين

، خلافت وف اہل عمد میں تلسل کو نے تاریخی کے اذکار

تم ہے۔ ن کثیر کے ہ شور ک

ويناجحي

-4:

فرمایا تھا کہ اے گروہ مسلمانان! مجھے مشورہ دو ان لوگوں کے متعلق جنہوں نے میرے گھر والوں پر تہمت باند ھی اور الزام تراشی کی ہے اللہ کی قتم میں نے اپنے گھر والوں کے متعلق کوئی برائی نہیں دیکھی، انہوں نے بیہ تہمت بھی کس کے ساتھ باند ھی؟ اللہ کی قتم مجھے تو بھلائی کے سوا کچھ علم نہیں، حضرت عائشہ "سے علیحدگی باند ھی؟ اللہ کی قتم مجھے تو بھلائی کے سوا کچھ علم نہیں، حضرت عائشہ " سے علیحدگی کے لئے آپ نے حضرت علی " اور اسامہ " سے مشورہ کیا تھا، آپ جنگوں یا دیگر مسائل کے بارے میں بھی ان سے مشورہ کیا کرتے تھے، فقہاء کا اس بات میں اختلاف ہے کہ یہ مشورہ لینا آپ پر واجب تھا یا یہ مستخب کے ضمن میں آتا ہے؟ اس میں دو قول ہیں"

یماں ابن کثیر نے ان تمام مواقع کا احاطہ کرنے کی کوشش کی ہے جن پر آپ نے اپنے ساتھیوں سے مشورہ کیا، مشاورت کے تمام مواقع کا یہ احاطہ تو نہیں ہے گر ایک بات عیاں ہے کہ نہی صلی اللہ علیہ وسلم کے نز دیک مشاورت کی اہمیت اور ضرورت سے علامہ ابن کثیر پوری طرح آگاہ نظر آتے ہیں، یہ الگ بات ہے کہ اسلام کے اولین دار الشوری لیعنی دار ارقم کے تاریخی کر دار سے وہ آگاہ نظر نہیں آتے، تاہم ابن کثیر کے مشاورت کے متعلق ارشادات نبوی بھی نقل کر دار سے وہ آگاہ نظر نہیں آتے، تاہم ابن کثیر کے مشاورت کے متعلق ارشادات نبوی بھی نقل کے ہیں جن میں العزم مشاورة اصل الرای ثم ابناعہم (عزم نام ہے اہل رائے سے مشورہ لینے اور پھر اس پر عمل کرنے کا) اور المستشار مؤتمن (مشورہ دینے والے کی حیثیت امانت دار کی ہوتی ہے) بھی شامل ہیں \* سے ۔

ابو الفداء کا زمانہ اموی اور عباسی خلافتوں کے گھنڈرات پر قائم ہونے والی مطلق العنان بادشاہتوں کا زمانہ ہے، اس زمانے میں خلافت راشدہ کا شورائی جمہوری نظام محراب و منبر پر وعظ و نفیحت کے دوران دی جانے والی حسین مثال کے سوا کچھ نہیں رہ گیاتھا۔ اسلام کا شورائی جمہوری نظام ایک قصہ پارنیہ بلکہ نا قابل فہم کمانی بن چکاتھا، ایسے میں مشاورت کو محض باعث ثواب اور سنت نبوی کا ایک پہلو تصور کر لینا بھی بوی بات تھی لیکن امر هم شوری کا کمی زندگی سے تعلق ہونا، مشورہ کے لئے دارالشوری کا ہونا یا دار ارقم شرکی اور دارالاسلام ہونا تو لوگوں کی سمجھ مشورہ کے لئے دارالشوری کا ہونا یا دار ارقم شرکی اور دارالاسلام ہونا تو لوگوں کی سمجھ سے بالکل باہر تھا۔

قاضی ناصرالدین ابو سعید عبدالله بن عمر شیرازی بیضاوی متونی ۱۹۵ه کی تغییر انوار النزیل و اسرار التاویل جو تغییر انوار النزیل و اسرار التاویل جو تغییر البیناوی کے نام سے مشہور ہے، اور جسے زمخنئری کی الکشاف کا جواب تصور کیا جاتا ہے، ایک بہت مقبول و متداول تغییر ہے، علامہ بیضاوی سورہ شوری کی ارتبیبویں آیت میں ندکور تینوں اوصاف یعنی استجابت وعوت حق، اقامت نماز اور شورائی نظام کے مطابق معاملات ندکور تینوں اوصاف یعنی استجابت وعوت حق، اقامت نماز اور شورائی نظام کے مطابق معاملات

نمٹانے کو انصار مدینہ کے لئے مخص تصور کرتے ہیں، چنانچہ وہ وامر هم شوری بینهم کی تغییر کرتے ہوئے لکھتے ہیں اسے!

" ذو شوری بینهم لا بنفردون برای حتی بنشادر واو یجمعوا علیه، وذلک من فرط تدبرهم و تنفظهم فی الامور وهی مصدر کالفنیا بمعنی النشاور! یعنی ان کے معاملات باہمی متاورت والے ہوتے ہیں، کوئی ایک منفرد رائے نہیں قائم کرتے بیال تک کہ باہم مشورہ کرنے اور اکشے ہونے کے بعد کوئی فیصلہ نہ کر لیں، یہ معاملات میں ان کے تدبر اور بیداری کی انتها ہے، شوری فیتیا کی طرح مصدر معاملات میں ان کے تدبر اور بیداری کی انتها ہے، شوری فیتیا کی طرح مصدر

ہے سورہ آل عمران کی آیت و شاور هم فی الامر کی قاضی بیضاوی نے یوں تفسیر کی ہے۔ ا

"الله في امر الحرب اذ الكلام فيه او فيما يصح ان يشاور فيه استظهارهم برايهم و الطبيبا لنفوسهم و تميدا لسنة المشاورة للامة (فاذا عزمت) فاذا وطنت نفسك على شي بعد الشوري (فتوكل على الله) في امضاء امرك على ماهواصلح لك فانه لا بعلمه سواه! يعني ان سے مشوره سيمج جنگ كے معاطے ميں، چونكه گفتگو اسى سے متعلق ہم، يا ہراس معاطے ميں جس ميں مشوره كرنا درست ہو، ان كى رائے سے مد لينے يا تائيد كے لئے، ان كى دلجوئى كے لئے اور امت كے لئے مشاورت كو سنت بنانے كے لئے، سوجب آپ عزم كر ليس يعنى مشوره كے بعد كسى بات بر آماده ہو جائيں تو پھر الله بر توكل سيمخ اور جو آپ كے لئے بمتر ہووہ كر گزر سيخ، كيونكه بمترى كو اس كے سوااور كوئى نهيں جانيا"

ز مخستری کی طرح قاضی بیضاوی بھی آیت شوری کو انصار کے لئے مختص تصور کرتے ہیں تاہم مشاورت کو تدبر اور بیدار مغزی کی انتہا قرار دینا اسلام کے شورائی نظام کے لئے خراج تحسین ہے، اسی طرح سورہ آل عمران کی آیت کے ضمن میں رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کے لئے حکم مشاورت کی حکمت تائید، دلجوئی اور امت کے لئے سنت قرار دینا بھی جماں قاضی بیضاوی کے کمال مشاورت کی حکمت تائید، دلجوئی اور امت کے لئے سنت قرار دینا بھی جماں قاضی بیضاوی کے کمال اختصار کے لئے خراج تحسین ہے وہاں قرآن فنمی اور اسلام کے شورائی نظام سے آگاہی کی بھی دلیل اختصار کے لئے خراج تحسین ہے وہاں قرآن فنمی اور اسلام کے شورائی نظام سے آگاہی کی بھی دلیل

اسلامی اندلس کے مفسرین میں ابو حیان الغرناطی متوفی 200ھ کو ایک خاص مقام حاصل ہے، وہ سورت شوریٰ کی آیت ذکورہ کی تفییر کرتے ہوئے کلھتے ہیں کہ الذین استجابوا (یعنی وہ لوگ

اپے ہے کہ اطرح ماریخی اینقل کینقال کی ہوتی

ر العنان پر وعظ و جمهوری زاب اور ملق هونا، سمجھ

التزبل و راب تصور آب تصور آب شام جنہوں نے وعوت حق پر لبیک کہا ) اور وامر هم شور کی بینہم (ان کا نظام تو باہمی مشاورت والا ہے) انصار کے بارے میں نازل ہوئی کیونکہ انہوں نے وعوت اسلام پر لبیک کہااور جب انہیں کوئی مسئلہ پیش آ ٹا تھا تو وہ باہم مشورہ کرتے تھے ۳۳ ۔ لیکن کہ میں اسلام کے پروانے بنے والے اولین سابقین نے بھی تو وعوت اسلام پر سب سے پہلے لبیک کہا تھا اور جیسا کہ آگے ابن اسحاق وابن ہشام وغیرہ کے حوالے سے آ تا ہے یہ نفوس قدسیہ کی عمد میں باہم مشاورت بھی کرتے تھے اس لئے میرے نزدیک کی سورت میں فرکورہ فضائل سے ان کی اسلاف ملت کو خارج سمجھنا ہر گز درست نہیں، اس طرح یہ اوصاف اول تا آخر کی عمد سے قیامت تک کے اہل اسلام کے لئے بھی عام ہیں کیونکہ شان نزول آیت کے سمجھنے کے لئے تو مفید و کار آمد ہو سکتا ہے مگر وہ کتاب اللہ کے عام ہیں کیونکہ شان نزول آیت کے سمجھنے کے لئے تو مفید و کار آمد ہو سکتا ہے مگر وہ کتاب اللہ کے حکم کو مقید اور محدود کرنے کا باعث نہیں ہونا چاہئے۔

اس کے ساتھ ہی ابو حیان شوری کے متعلق حسن بھری "کا قول بھی نقل کر آ ہے اور بھی ذکر کر آ ہے کہ حضور " جنگوں کے متعلق صحابہ کرام " سے مشورہ کرتے تھے، بعد میں صحابہ کرام " نے آپ کی ابس سنت کو زندہ رکھا اور ارتداد کے متعلق مشورہ کیا، حضرت عمر " نے ہرمزان سے مشورہ کیا، حربی یعنی دسمن ملک والے کی میراث اور شراب خور کے لئے کو ژول کی تعداد کے متعلق مشورہ ہوالیکن یہاں اس کا یہ قول شوری کی اہمیت کو خوب واضح سما ۔ کر آ ہے! "ونی الشوری اجتماع المحلم والتی بی والتعاضد علی الخیر کہ شورائیت وسیلہ اتحاد بھی ہے، باہمی محبت اور مطابی کے لئے ایک دوسرے کی آئید اور سمارا بننے کا موقع بھی ہے۔ "

وشاور هم فی الامری تغییر کے ضمن میں ابو حیان نے اسلامی نظام شوری کے متعلق بہت فیتی اور مفیدہ ۱۳۵ مبایش کی ہیں مثلاً "اللہ تعالی نے اپنے رسول" کو صحابہ کرام " سے مشاورت کا جو تھم دیا ہے اس میں بہت سے فوائد ہیں، یہ لوگوں کی خوشد کی واطمینان کا باعث ہے، اس سے ان کی قدر و منزلت میں بھی اضافہ ہو تا ہے کیونکہ یہ امر مشورہ لینے والے کی صاف ولی پر ولالت کر تا ہے جو انہیں مشورہ کا اہل تصور کر رہا ہے اور غروہ احد میں لغزش کے بعد صحابہ کرام "کو پھر اپنی خواص میں شار کرنے کی بھی ولیل ہے، اس سے بعد میں آنے والوں کے لئے قانون بنانا بھی مقصود ہے، جن امور کے متعلق اللہ تعالی کا تھم نازل نہیں ہوا اس میں ان کی رائے سے تقویت و تائید بھی ممکن ہے کیونکہ ہو سکتا ہے کہ ان کے پاس و نیاوی معاملات کے متعلق مفید باتیں ہوں، ان کی عقول کی آزمائش سے ان کے مراتب کا تعین بھی ہو گا، انہیں فلاح وصلاح کے معاملات میں اجتماد کرنے کا موقع بھی ملے گا، اس میں عربوں کی روایت پر عمل بھی موجود ہے جو امور میں مشورہ لینے کا معمول رکھتے ہتھے، اگر کسی کو مشورہ میں شریک نہ کیا جاتا تو اس سے اس کی دل شکنی ہوتی تھی ای کے قو

حضرت على كرم الله وجهه اور الل بيت كويه بات ناگوار محسوس موئى تقى كه حضرت ابو بكر رضى الله عنه كى خلافت كے متعلق انهيں مشاورت ميں شريك كيوں نهيں كيا گيا؟ "

ابن عطیہ کے حوالے سے ابوحیان کا یہ قول اسلام کے شورائی جمہوری نظام کی اہمیت کے لئے سند کی حیثیت رکھتا ۳۲ ۔ ہے!

"وذكر المفسرون منا جملة مماورد في المشاورة من الایات والاحادیث والاثار و فرکر ابن عطبة ان الشوری من قواعد الشریعة و عزائم الاحكام و من لا یستنیر اهل العلم والدین فغزله واجب، مرا مالا خلاف له، والمستشار فی الدین عالم دین وقل مایکون ذلک الافی عاقل! یعنی مفسرین نے اس آیت سوره آل عمران کی تفییر کے ضمن مایکون ذلک الافی عاقل! یعنی مفسرین نے اس آیت سوره آل عمران کی تفییر کے ضمن علی وار د میں وه آیات، احادیث اور اقوال نقل کئے ہیں جو مشاورت کے سلسلے میں وار د مورک بین ابن عطیه نے یہ بھی ذکر کیا ہے کہ شوری اسلامی شریعت کے بنیادی اصولوں اور بڑے احکام میں سے ہے، جو حکمران اہل علم اور دیندار لوگوں سے مشاورت نہ کرے اسے معزول کرنا واجب ہے، یہ وہ بات ہے جس میں کوئی اختلاف نہیں، دینی معاملات میں مشیر وہی ہو گاجو عالم دین ہو گااور دینی امور میں مشاورت صرف عاقل و دانا ہی دے سکتا ہے۔ "

جمارے علاء و مفسرین اس بات سے تو آگاہ ہیں کہ مشاورت سے گریز کرنے والا حکران معزول ہونا چاہئے گر حکران کا تقرر و انتخاب کیے ہو؟ اس پہلو پر کس نے روشی نہیں ڈالی، دراصل ایک تو کوئی طریقہ انتخاب واضح طور پر سامنے نہیں آیا تھا دوسرے خلفائے راشدین کے انتخاب ہیں یکساں صورت قائم نہیں رکھی گئی تھی، حضرت عرا کو حضرت ابو بکر سے نامزد کر نے سے لوگوں کو یہ غلط فہمی ہوئی کہ کوئی حاکم اپنا جانشین خود بھی نامزد کر سکتا ہے، حالانکہ صدیقی طریقہ انتخاب ایک جدید ترین طریقہ انتخاب لگتا ہے، نامزد کر نے کے بعد حضرت ابو بکر سے کہا تھا کہ وہ لوگوں سے فردا فردا پوچھیں اور جب اکثریت کی طرف سے بہندیدگی کی اطلاع آئی تھی توصدیق اکبر نے اس پر بے صدخوشی واطمینان کااظمار فرمایا تھا، یہ ایسے ہی ہے جسے اطلاع آئی تھی توصدیق اکبر نے اس پر بے صدخوشی واطمینان کااظمار فرمایا تھا، یہ ایسے ہی ہے جسے اگرام کے بعد عوامی رائے دہندگی کے مراحل مروج ہیں۔

ابن عطیہ کا یہ قول بھی قابل غور ہے کہ شورائیت قواعد شرع اور بڑے احکام میں سے ہے اور منکر مشاورت معزول و مردود ہے، اس کے بعد اسلام میں استبداد، آمریت، مطلق العنانی اور غاصب تحکم انوں کی گنجائش کماں رہتی ہے؟!

امام جلال الدين عبدالرحمل بن الى بكر سيوطى متونى ٩١١ه (١٥٠٥) نويس اور دسويس

ت والا بن كوئي واسل

) وابن قے اس ابر مرز

بر ر لئے بھی مند کے

اور ہے

اصحاب رمزان

رکے "ونی

ت اور

٠٠.

ورت

is:

رائ المنافق

معصور

ندیمی

عقول کے کا

معول

لتيرو

صدی ہجری کے مفسر ہیں، الدر المنتور فی التقسير بالماثور منقولات پر مشتل ان کی تعنیف ہے، انہوں نے سورہ شوری اور سورہ آل عمران کی دونوں نرکورہ آیات کی تغییر کے ضمن میں احادیث و آثار اس طرح نقل کئے ہیں کہ کی یا مرنی عمد سے متعلق ہونے کا بھی امتیاز مشکل ہے، یمال پر دار ارتم یارسول الله صلی الله علیه وسلم کے تربیتی نظام کاحوالہ کجانظر آئے گا، تاہم سیوطی نے جس انداز المثبيو سے یہ احادیث و اقوال بیان کئے ہیں اس سے بیر اندازہ تو ہوتا ہے کہ وہ جمال مشاورت کو اہمیت دیتے ہیں وہاں نبوی نظام مشاورت کی اہمیت کا بھی واضح شعور رکھتے ہیں۔

سورہ شوریٰ کی آیت امر هم شوریٰ کے ضمن میں نقل شدہ احادیث میں سے ایک حضرت علی " والی حدیث ۲۷ ے بھی ہے، انہوں نے حضور "سے یو چھاتھا کہ اگر آپ کے بعد کوئی ایسا مشكل مسكلہ در پیش ہوجس كے متعلق كتاب الله يا آپ كى سنت ميں كچھ بھى نہ ملے توكيا كيا جائے؟ آپ انے فرمایا تھا! الیی صورت میں میری امت کے عبادت گزاروں کو جمع کر کے انہیں مشورہ میں شامل کر لینا اور کوئی بات انفرادی رائے سے طے نہ کرنا، سیوطی نے حضرت ابو ہرریرہ سمی مرفوع حدیث بھی اسی ضمن میں نقل کی ہے کہ ۳۸ ۔!

"استرشدوا العقل ترشدوا ولا تعصوه فتندموالعني عقل سے رہنمائي ليتے رہنا ہدايت یاتے رہو گے، اور عقل کی نافرمانی نہ کرنا ورنہ تہیں نادم ہونا بڑے گا" سورہ آل عمران کی آیت و شاور هم کے ضمن میں سیوطی امام حسن بھری " کابیہ قول نقل کرتے وسے میں کہ اللہ تعالیٰ کو خوب علم تھا کہ آپان سے مشورہ کے محتاج نہیں ہیں مگراس سے مقصود ربانی بیر تھا کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم اپنے بعد آنے والوں کے لئے اپنی سنت چھوڑ جأئيں، اور عمر بن الخطاب الم كے متعلق سفيان بن عينيہ كابية قول بھى نقل كرتے ہيں كہ مشورہ آ دھی عقل ہے اور عمر بن الخطاب " تو عور تول سے بھی مشورہ لیتے تھے، یہ حدیث بھی نقل کی ہے کہ جب وشاور هم فی الامر نازل ہوئی تو آپ نے ارشاد فرمایا تھا کہ اللہ اور اس کا رسول تو اس مشاورت انسانی سے بے نیاز ہیں مگر میری امت کے لئے اس مشاورت کو اللہ تعالیٰ نے رحمت قرار دیا ہے سومیری امت میں سے جو بھی مشورہ کرے گاوہ رہنمائی پانے سے محروم نہیں رہے گااور جو یہ مشاورت ترک کر دے گا وہ گراہی سے محفوظ نہیں ١٧٠ رے گا۔ حضرت ابو ہریرہ " فرماتے ہیں کہ میں نے رسول اللہ سے بوھ کر اپنے ساتھیوں سے مشورہ کرنے والا کوئی نہیں دیکھا، حضور صلی الله علیه وسلم کاعزم کی تشریح کرتے ہوئے یہ فرمانا بہت نمایاں اہمیت کا حامل اس ہے

"العزم مشاورة اهل الراي ثم اتبائهم ليني اصحاب رائے سے مشورہ لينااور پھران

علم نے كرتى ئى

ظاہر ہو

نظر ڈال علامه خان ق

نقل اس آ شور کا

س) س اسمد اسلام

17.

2

مشاه ونيم بحی ز کے اس مشورہ کا اتباع کرناع بیت ہے"

متاخر ادوار کے مفسرین اور خصوصاً دور غلامی اور نو آبادیاتی نظام کے دوران جن اہل علم نے تفییر قرآن کے موضوع پر قلم اٹھایا وہ زیادہ تر تقلید اور نقل تک ہی محدود رہے ہیں، وہ نہ تو کوئی نئی بات کہ سکے اور نہ کی وحی ربانی اور دار ارقم " کے حوالے سے کمی سورت شوری کی اس ارتبیسویں آبت کی تفییروتشری میں قدیم روایات کا جائزہ لے سکے، ظاہر ہے دور زوال وانحطاط میں ظاہر ہونے والوں سے ان باتوں کی توقع بھی نہیں ہونی چاہئے۔

ان احوال وادوار کے نمائندہ مفسرین کے طور پر ہم یہاں دوایسے مفسرین کے افکار پرایک نظر ڈالیں گے جن کی تفسیریں اہل علم کے ہاں مقبول و معتبر تصور کی جاتی ہیں، ان میں سے ایک تو علامہ محمود آلوسی بغدادی متوفی ۱۲۷ھ صاحب روح المعانی ہیں اور دوسرے نواب صدیق حسن خان قنوجی بھویالی متوفی ۲۰۳۱ھ، صاحب فتح البیان ہیں۔

آلوی سورہ شوریٰ کی اڑتیہویں آیت کی تفییر کے ضمن میں قدیم مفسرین کے اقوال وافکار نقل کرتے ہیں، البتہ ان کے ہاں ایک بات نمایاں طور پر نظر آتی ہے اور وہ یہ ہے کہ انہوں نے اس آیت کا مدلول و مصداق انصار کو قرار نہیں و یا بلکہ ان کی بیہ بات ولچی سے خالی نہیں ہوگی کہ وہ شوریٰ کے بطور مصدر اور جمعی وصف مدح و ستائش مستعمل ہونے کا ذکر کرتے ہوئے بتاتے ہیں (۲۲) کہ امر هم شوریٰ بیبہم جملہ اسمیہ ہے جس کا عطف ایک جملہ نعلیہ پر ہے یہ جملہ اسمیہ اس بات پر ولالت کر آ ہے کہ مشاورت ان کا مسلسل معمول رہا تھا، اسلام سے قبل اور اسمیہ اس بات پر ولالت کر آ ہے کہ مشاورت ان کا مسلسل معمول رہا تھا، اسلام سے قبل اور ابن اسلام کے بعد بھی، سورہ آل عمران کی آئیت کی تشریح میں آلوی نے قنوجی کی طرح القرطبی اور ابن جریر کی تفاسیر سے استفادہ کیا ہے اور کسی نئی بات کا اضافہ نہیں کیا۔ نواب قنوجی نے تفییر القرطبی کے حوالے سے سورہ شوریٰ اور سورہ آل عمران کی ذکورہ آیات کی تشریح و تفییر سام سے کی ہے اور کسی نئی بات کا اضافہ نہیں کیا، اس لئے ان کا شرار لا حاصل ہے۔

علامه احمد مصطفی المراغی صاحب تفییر المراغی اگرچه دور غلامی میں ہوئے اور سورہ شوری کی مشاورت کے متعلق آیت کی تشریح میں گزشته ادوار کے مفسرین خصوصا طبری، قرطبتی اور غرناطی مشاورت کے متعلق آیت کی تشریح میں گزشته ادوار کے مفسرین خصوصا طبری، قرطبتی اور غرناطی وغیرہ کی خوشہ چینی کرتے ہوئے ہی نظر آتے ہیں مگروہ مغرب کے پارلیمانی نظام سے آگاہ بھی نظر آتے ہیں اور اسے بنظر استحسان بھی دیکھتے ہیں، جب فرماتے ہیں کہ!

دو لامر ما اصبحت الحکومات فی العصر الحاضر لا تبت فی مهام الامور الا اذا عرضت علی مجالس الشوری (البرلمان مجلس الشیوخ و النواب یعنی کسی نہ کسی وجہ سے مجالس الشوری (البرلمان مجلس الشیوخ و النواب یعنی کسی نہ کسی وجہ سے

(خلافت راشدہ کے شورائی نظام سے متاثر ہو کر؟!) عصر حاضر میں حکومتیں اہم

ہے،

پر دار انداز

الميت

ایک ایبا

?2

ثوره

لی سیر

نقل

سے قصور

نوره

4

ال

قرار

¥ اور

20 %

c

5.

امور کا فیصلہ اس وقت تک نہیں کرتیں جب تک انہیں مجالس شورئ (پارلیمینٹ، سینٹ اور ایوان نمائندگان) میں پیش نہ کریں " ۔

سورہ آل عمران کی آیت وشاور هم کی تشریح کرتے ہوئے علامہ ۳۵ ۔ المراغی نے اسلام کے شورائی نظام پر بہت زور دیا ہے، رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کا بلاقیہ اور تمیز جماعت صحابہ کرام گئے مشوروں اور آراء کو ٹھونڈے ول سے سننا، ان پر عمل فرمانا اور امت کے اہل علم کا اس شورائی نظام کو سنت نبوی قرار وینا ان کے نزدیک بوی مستحن باتیں ہیں مگر اس پر وہ افسوس کرتے ہیں کہ خلافت راشدہ کے بعد کے خلفاء نے اس سنت نبوی کی پیروی نہ کی، بعد کے تمام ملوک اور حکام نے بھی اس سے روگر دانی کی اور علائے دین نے بھی اسے گوارا کر لیاجس سے غیر مسلموں کو یہ غلط فنمی ہوئی کہ اسلام میں اقتدار حکومت استبدادی اور آمرانہ ہے اور شورئی تو افتیاری اور مضی کی بات ہے حالانکہ یہ صحت وصواب سے بعید بات ہے، قرآن کریم تو شورائیت کی تقریح کر چکا ہور محصوم ہونے کے باوجود نبی صلی اللہ علیہ وسلم کو اس کا تھم بھی دیا گیا ہے، المراغی کا یہ قول تو سند ہونا چاہئے ۲۷ ہے۔

"فالجماعة ابعد عن الخطاء من الفرد في اكثر الحالات، وما ينشار من الخطر على الامته بتقويض امرها الى واحد، مهما حصف رابي، اشد من الخطر الذى بترتب على راى الجما ليعنى اكثر حالات مين فردكي نسبت جماعت غلطى سے زيادہ دور ہوتی ہے، فرد خواہ كتنا بھى صاف اور پخته دماغ ہوامت كامعاملہ اس كے سپردكر نے سے امت كو جو خطرہ ہوتا ہے وہ اس خطرے سے كميں برا ہوتا ہے جو جماعت كى رائے كے متيجہ ميں سامنے آتا ہے۔ "

علامہ المراغی کی ہے ہے۔ رائے قرآن فہمی کی معراج معلوم ہوتی ہے کہ رسول اللہ " نے اس وقت شوریٰ کے لئے کوئی طے شدہ اصول اور طریقہ کار اس لئے نہ دیا تاکہ ہر زمان و مکان کے لوگ حسب موقع اسلام کے شورائی نظام پر عمل کے لئے بہتر سے بہتر صورت تکال سکیں!

اسلام کی معاصر علمی اور فکری تاریخ میں سید قطب مرحوم کا نام اور مقام بے حد تمایاں اور معتبرہ، ان کی تفییر فی ظلال القرآن کا ادبی اسلوب اور اس کے علمی تکات دونوں تسکین ذوق کا سامان بھی کرتے ہیں اور اسلام کی فکری راہوں کو بھی روش کرتے ہیں، سید قطب نے آگر چہ دار ارقم " کے حوالے سے تو کوئی بات نہیں کی مگر سورت شوری کی اڑ تیسویں آیت کی تفییر کے ضمن ارقم " کے حوالے سے تو کوئی بات نہیں کی مگر سورت شوری کی اڑ تیسویں آیت کی تفییر کے ضمن میں ان کا یہ موقف منفرد اور قرآن فہمی کا نادر نمونہ نظر آتا ہے کہ شورائی نظام تواسلامی جمعیت اسلام میں سورائی نظام محص نظم حکومت کی روح ہی نہیں جمعیت اسلام

ی عملی زندگی کی اساس اور امتیازی نشان بھی ہے، سید کے الفاظ ۲۸ ہے ہیں!
" مریم شریک اللع اللہ علاق مل فرالح اللہ علاق میں اللع اللہ علاق میں الله اللہ علاق میں اللع اللہ علاق میں الله علی الله علی الله الله الله علی الله ع

"ومن ثم كان طابع الثوري في الجماعة مبكرا، وكان بدلوله اوسع واعمق من محيط الدولة وشئون الحكم فيها، انه طابع ذاتي للحياة الاسلامبير وسمعة متيزة للجماعة

المخارة لقبادة البشريز، وهي الزم صفات القيادة لعني ميي وجه ہے كه اسلامي

جماعت کے مزاج میں شورائیت کی چھاپ شروع ہی سے نمایاں تھی، شورائیت کی ہے ہے ہے ہے ہے اور گہری سے دیادہ وسیع اور گہری

یہ پہنپ سے ورس کے حال درسے رکھ ہے۔ ہے، یہ چھاپ اسلامی جمعیت کی زندگی میں ایک جوہر اور روح کی حیثیت رکھتی ہے،

ہے، یہ چھاپ ملائی بسیک کا ریزی میں ایک بوہر اور رون کی سیک ری کا ہے، اور اس جماعت کی امتیازی نشانی ہے جمہے انسانیت کی قیادت کے لئے چنا گیا ہے، نیز

شورائیت کی بیر چھاپ قیادت کے لازی اوصاف کی حیثیت رکھتی ہے۔"

سید قطب کے نزدیک شورائیت چونکہ اسلامی جماعت کی بنیاد، تانابانا اور محور ہے جس کے گرداس کی تمام زندگی گھومتی ہے، اس لئے یہ بھی قدرتی بات تھی کہ میں فطرتی وصف شورائیت اس جماعت کی قائم کردہ حکومت کا محور اور اساس بھی قرار پائے، اسلامی حکومت اس اسلامی جماعت کا چونکہ حقیقی عکس اور قدرتی مظر ہوتی ہے اس لئے اس میں بھی شورائیت کا نظام ہی کار فرما ہوگا، اسلامی معاشرہ کی طرح اسلامی حکومت کا بھی میں فریضہ ہوگا کہ انفرادی اور اجتماعی زندگی میں اسلام

کا عطاکر دہ منہ اور نظام ہی جاری کرے۔

ان کے نزدیک شورائیت کا ڈھانچہ یا اس کی کوئی عملی شکل اسلام نے متعین نہیں کی بلکہ شورائی نظام کے لئے کوئی خاص تیار شدہ قالب مہیا کرنے کے بجائے اسے ہر زمانے کے اسلامی معاشرہ پر چھوڑ دیا گیا ہے تاکہ وہ اپنی ضرورت کے مطابق جو شکل اور ڈھانچہ کھڑا کرنا چاہے کر سکے ، اصلی مقصد ہے ہے کہ اسلام کی شورائی جمہوری روح کو زندہ و پائندہ رکھا جائے ، یماں پر سید قطب مرحوم و مغفور کے اسپنے الفاظ مع ترجمہ پیش کرنے سے ان کے نزدیک اسلام کے عطاکر وہ نظام حکومت کی حقیقت کو سجھنے میں مدد دیں گے ، فرماتے ہیں ہم ے

"والنظم الاسلامية كلما ليست اشكالا جامدة وليست نصوصا حرفية، انما هي قبل كل شي روح ينشا رعن استقرار حقيقة الايمان في القلب وتكييف الشعور والسلوك بهذه الحقيقة لعني اسلام كے عطاكر وہ تمام نظام نہ توكوئي جامد اشكال يا صور تيس بيں اور نہ لفظوں ميں بند كئے ہوئے ختك احكام بيں بلكہ بيہ تو آيك الي روح كے تر جمان بيں جو دل ميں ايمان كي حقيقت كے پخته ہو جانے اور شعور وكر وار كے تر جمان بيں جو دل ميں ايمان كي حقيقت كے پخته ہو جانے اور شعور وكر وار كے

تر جمان ہیں جو دل میں ایمان کی حقیقت کے پختہ ہو جانے اور اس حقیقت کے سانچ میں ڈھل جانے سے عبارت ہیں۔ " است اسلام المعت محابہ المعت محابہ المعت محابہ المعت محابہ المعت محابہ المعت محابہ المعت ا

رای می فرد ست کو

الامته

المورد ا

الله تعالی کی رحمت ہوسید قطب پر! جدید دور کی زبان میں بات کرتے ہوئے اور وحی ربانی کے حقائق کا دراک کرتے ہوئے قرآن کریم کے عطاکر دہ نظام زندگی، (شورائی جمہوری نظام جس كاليك پيلواور ايك حصه ہے) كواس طرح پيش فرمايا ہے كه دارالاسلام دار ارقم كانام لئے بغير اس کے تاریخی بلکہ تاریخ ساز کر دار کو اجاگر کر گئے ہیں، جس دین حق کی بنیاد اجتمادی آراء اور مختلف دماغوں کے نقطہ ہائے نظر کو شورائیت کے ذریعیہ سامنے لا کر صحیح ترین اور سب سے زیادہ مفید فیلے حاصل کرنے پر قائم ہواس دین کے ماننے والے اگر ایک پرامن اور پرسکون پناہ گاہ میں ایک مت تک اکشے رہے ہوں گے تو کیا وہ اس پناہ گاہ میں باہمی مشاورت نہیں کرتے ہوں گے؟! سید قطب کی ان آراء کی روشنی میں بیہ حقیقت کھل کر سامنے آ جاتی ہے کہ اسلام جس وسیع اور ہمہ پیلو محیط نظام زندگی کا علمبردار ہے اس میں کسی فتم کی استبدادی آراء اور آمرانه روشوں کے لئے کوئی گنجائش نہیں، ان آراء اور روشوں کا تعلق دین سے ہویا سیاست سے، علم سے ہو یا فن سے کمیں بھی اپنی ضد کو ٹھونسے اور دوسرے کی روش دماغی کو دبانے یا کیلنے کا کوئی جواز نہیں ہے، یہاں سے یہ حقیقت بھی کھل کر سامنے آ جاتی ہے کہ اس نظام زندگی میں کسی فتم کی گروہ بندی (سیاسی ہو یا دینی یا کوئی اور) کی قطعی گنجائش نہیں ہے، اور ہماری موجودہ تمام گروہ بندیاں اسلام کے نظام زندگی سے اعراض یا عدم واقفیت کا نتیجہ ہیں، اور بیر گروہ بندیاں ختم بھی تب ہو سکتی ہیں جب اسلام کی حقیقی روح یعنی اختلاف امت کو صرف رحمت تصور کر لیا جائے بلکہ اللہ تعالیٰ کی نعمت تشلیم کر لیا جائے۔

سورہ آل عمران کی آیت و شاور هم فی الامر کی توضیح و تشریح کرتے ہوئے سید قطب نے جہاں بری تفصیل اور زور دار اسلوب بیان سے اپنی بات کو قاری کے ذن نشین کیا ہے وہاں اسلام کے شورائی جمہوری نظام کے اہم خدو خال کو بھی اس انداز سے واضح کر دیا ہے کہ کمی فتم کاشک و شبہ یا تشکی باتی نہیں رہتی، اسلام کے سابی فکر کی تاریخ بیں سید قطب کی یہ قیمتی آراء ایک سنگ میل ثابت ہوں گی، فی ظلال القرآن کے جنت نشین اور جلیل القدر مصنف نے لاملوکینہ فی الاسلام (اسلام میں تو بادشاہت ہے ہی نہیں) کا مدعاخوب واضح کیا ہے اور امت اسلامیہ پر مسلط ہونے والے آمروں، مطلق العنان بادشاہوں اور استبدادی روش رکھنے والے تحمرانوں کو یکسر مسترد کر دیا ہے۔ مطلق العنان بادشاہوں اور استبدادی روش رکھنے والے تحمرانوں کو یکسر مسترد کر دیا ہے۔ مطلق العنان بادشاہوں اور استبدادی روش رکھنے والے تحمرانوں کو یکسر مسترد کر دیا ہے۔ مطلق العنان بوشاہوں اور استبدادی روش رکھنے والے تحمرانوں کو یکسر مسترد کر دیا ہے۔ مطلق العنان بوشاہوں اور استبدادی روش رکھنے والے تحمرانوں کو یکسر مسترد کر دیا ہے۔ مطلق العنان بوشاہوں اور استبدادی روش رکھنے والے تحمرانوں کو یکسر مسترد کر دیا ہے۔ مطلق العنان بوشاہوں اور استبدادی روش رکھنے والے تو کرانوں کو یکس مسترد کی تاراء کا جائز ہی لیتے ہوئے سید قطب کے متعلق جو لکھا تھا اس پر آج بھی تحق سے قائم ہیں اور اسے قارئین کے لئے دیجی کا موجب بھی

"سيد قطب شهيد مهارے عهد كے عظيم المرتبہ سياى مفكر و مفسر قرآن ہيں آمرانه طرز

عمرانی کی شدیدترین مخالفت اور اسلام کے شورائی جمهوری نظام کی زور دار تائید میں ان کے برابر کا کوئی مفکر نہیں ہو گا، ان کی رائے سے ہے کہ بڑی روشن خیال اور بیدار مغز انفرادی قیادت کا موجود ہوناآگر شورائی جمہوریت سے بنیاز کر سکتاتو محر صلی اللہ علیہ وسلم کی ذات پاک سے بروا قائد کون ہو سکتا ہے؟ آنخضرت کی موجود گی میں بلکہ نزول وحی کے عین عمد مبارک میں آگر اللہ تعالیٰ کی حمت امت اسلامیه کی مشاورت کو مقدم رکھے اور اسے اپنا کر دار اداکرنے کا موقع فراہم کرنا. ضروری مجھتی ہے تواس سے یہ اندازہ ہو جانا چاہئے کہ اللہ تعالیٰ کے نزدیک بندگان حق کی رائے ك احرام كے كيامعنى ہيں، يمال تك كه احد كے موقع بر اسلام كے متقبل كو خطرات سے دو چار کرنابھی قدرت خداوندی کو گوارا تھالیکن اکثریت کورائے کے حق سے محروم کرنامصلحت و منشائے ربانی نہ تھا سورہ آل عمران کی آیت ۱۵۹ کی تشریح کے ضمن میں سید قطب شہید فرماتے ہیں کہ اس نص قطعی (وشاور هم فی الامر) کی رو سے دین اسلام نظام حکومت کا ایک ابدی اصول دیتا ہے خواہ اس نظام حکومت کی سربراہی محمر (صلی الله علیہ وسلم) ہی کیوں نہ کر رہے ہوں، یہ ایک الیی نص قطعی ہے جوامت مسلمہ کے لئے اس بات میں کسی شک کی مخبائش ہی نہیں چھوڑتی کہ اسلام میں شورائی نظام حکومت ایک بنیادی اصول ہے اسلام کا نظام حکومت تواس اصول کے سواکسی اور اساس پر قائم ہی نہیں ہو سکتا، رہی شکل وصورت اور اس کی پھیل کے وسائل توبیہ امت مسلمہ کے احوال ولواز مات زندگی کے مطابق بحث وتمحیص اور ارتقائی طریقه کار کے محتاج رہیں گے ہروہ شکل و صورت اور تمام وسائل محميل جن سے حقیقی، ظاہری نہیں۔ شورائی نظام کا قیام ممکن ہو وہی اسلام كے شورائي نظام كامقصود مو گا- "

سے اسلام کے عظیم الشان شورائی نظام کی ترویج اور جمہور المسلمین کی طرف سے اپنے حکمران کے احساب کے حوالے سے شاذ و نادر ہی بات کی گئی ہے، اکثر و پیشتر ہر متاخر اپنے سے متقدم کی نقل اور تقلید پر اکتفاکر تارہ ہے، آیت شور کی کے شان نزول اور ان کے مصداق پر بہت توجہ صرف کی گئی، کی بزرگ نے کہ دیا کہ سورہ شور کی کی اڑتیہ ویں آیت کے دو حصے جن بیس سے ایک بیس دعوت حق پر لبیک کہنے اور دو سرے میں مشاورت سے معاملات طے کرنے کا ذکر ہے ان دونوں سے مراد انسار کا طرز عمل ہے جو انہوں نے اسلام سے قبل زمانہ جاہیت بیں اپنا رکھا تھا (حالانکہ جنگ بعاث کے واقعات، یمود یوں کی سازشوں اور حکم قرآنی کے مطابق ان کی عداوت باہمی کا آگ کے کرھے کے کنارے پہنچ جانا قابل توجہ ہے) یااس سے ہجرت نبوی سے قبل اور بیعت عفنہ کے بعد کے گڑھے کے کنارے پہنچ جانا قابل توجہ ہے) یااس سے ہجرت نبوی سے قبل اور بیعت عفنہ کے بعد علیہ مشورہ مراد ہے، اس قول بزرگانہ میں تجیب بات یہ ہے کہ اس کی روسے زمانہ جاہلیت کی مشاورت تو قابل ستائش ٹھرتی ہے گر تیرہ سالہ کی عہد میں ہجرت سے قبل سالیقین اولین مہاجرین کی مشاورت جے کی سورت شوری میں وی ربانی قابل ستائش قرار دے رہی ہے، وہ اس خرمے میں نہیں آرہی!

بعض مفرین نے شور کی کو شریعت کی بنیاد مانا ہے مگر رسالت بہ صلی اللہ علیہ وسلم نے ایس خال فاروں سے مشاورت کو جس اہتمام کے ساتھ اپنا معمول بنایا بھر خلفائے راشدین نے اس سنت نبوی کو جس طرح حرز جال بنایا اس سے ان اہل علم کاتسام کے واغماض اس بات کا غماز ہے کہ استبداد ملوکیت اور فطع و سیف کی دہشت نے شورائی جمہوری روح کو امت کے رگ و پے سے کھینچ نکالاتھا، بہت بعد کے جمابذہ تفییر نے اس حقیقت کا ادراک کیا اور اس تسام کی تلافی کی کوشش کی، ایک اور بات قابل توجہ ہے کہ یہ اہل علم خلیفہ کو معزول کرنے یا اس منصب پر باقی رکھنے کی بات تو کرتے ہیں مگر قیام خلافت یا اس خلیفہ کا تذکرہ نہیں فرماتے، مسکلے کے اس پہلو سے چیٹم تو کرتے ہیں مگر قیام خلافت یا اس خلافت بھی ملوکیت کی طرح موروقی اور ولی عہدی کی رسوم کے پوشی کا سبب یہ معلوم ہو تا ہے کہ خلافت بھی ملوکیت کی طرح موروقی اور ولی عہدی کی رسوم کے تابع ہو بھی تھی اور اسے حضرت عمر کی نامزدگی پر قیاس کر لیا گیاتھا، حالانکہ حضرت عمر مرح مصری تاکیر کے ولی عہد نہ تھے بلکہ انہیں نامزد کر کے اصحاب حل و عقد کی تائیہ حاصل کی گئی تھی پھر بیعت عامہ ہوئی تھی اس طرح یہ تو جدید ترین طریقہ انتخاب کے مطابق تھا۔

بسرحال اسلامی تاریخ کی چودہ صدیوں کے دوران امت مسلمہ میں پیدا ہونے والے ان مفسرین قرآن کی آراء اور نکات کا آیک خاکہ ہمارے سامنے ہے، ان بزرگوں میں سے اکثر نے تو امر هم شوری کا مصداق انصار مدینہ کے سابقین اولین کو ٹھمرایا ہے کیونکہ ایک بزرگ نے فرما دیا تھا کہ نزلت فی الانصار (یہ انصار کے بارے میں اتری ہے) اس لئے سب نے اسی قول کی پیروی پر

اکتفاکیا، جب کہ مفسرین کی آیک معقول تعداد نے اس آیت شور کی بیل ندکور دیگر اوصاف مو منین کی طرح باہمی مشاورت کے وصف کو بھی غیر مختص اور غیر مقید مانا ہے، گویا شورائیت کی صفت عام اہل ایمان کی صفت ہے جن بیل مکہ و مدینہ کے سابقین اولین، خواہ مهاجر ہوں خواہ انصار یا بعد کے ادوار بیل پیدا ہونے والے افراد امت ہوں، سب اس وصف کے حامل ہوں گے، لیکن بعض اہل علم ایسے بھی ہوئے ہیں جنہوں نے دیگر اوصاف کی طرح وصف شورائیت کا اولین مصداق سابقین اولین مهاجرین کو مانا ہے اور اسے امت مسلم کا آیک نمائت اہم اور امتیازی نشان تسلیم کیا ہے، آہم ان بزرگوں بیل سے کسی نے وامر هم شور کی کتری و تفیر دار الشور کی الاولی وار ارقم شکل کو تشریح و تفیر دار الشور کی الاولی وار ارقم شکل حوالے سے نہیں کی اور نہ کسی نے یہ کما ہے کہ امر هم شور کی کا اولین مدلول و مصداق وہ اہل ایکان ہیں جو دار ارقم میں مقیم ہوئے اور سابقین اولین مهاجرین کملائے، اس بات کا تذکرہ بھی کسی نے نہیں کیا کہ بی عہد نبوت کے دوران جس دار ارقم میں اہل ایمان اپنے بادی ور هبر صلی اللہ علیہ وسلم کے سابہ عاطفت میں مقیم شے وہ اگر دار الاسلام یا مرکز دعوت اسلامیہ، حکمت نبوی کی تعلیم وسلم کے سابہ عاطفت میں مقیم شے وہ اگر دار الاسلام یا مرکز دعوت اسلامیہ، حکمت نبوی کی تعلیم اور وعظ و تذکیر پنی برانہ کے لئے گوشہ امن وعافیت تھا تو وہ اسلام کا اولین دار الشور کی کیوں نہیں اور وعظ و تذکیر پنی برانہ کے لئے گوشہ امن وعافیت تھا تو وہ اسلام کا اولین دار الشور کی کیوں نہیں ہو سکتا۔

\_کی

على

نےتو

77

کو کا جارے پاس ایسے شواہد موجود ہیں جن سے واضح طور پر یہ ثابت ہوتا ہے کہ کی عہد نبوت کے تیرہ سالہ دور ہیں اہل اسلام باہمی مشاورت سے کام انجام دیتے تھے اور ان کے ہاں مہمات الامور ہیں شورائی نظام کا رواج تھا اور کی سورت شور کی ہیں اس وصف کو اہل اسلام کے اخین الامور ہیں شورائی نظام کا رواج تھا اور کی سورت شور کی ہیں اس وصف کو اہل اسلام کے اخین اقتدیم اور لقد کر منا کے اعلان واجب الازعان سے آ دمیت کا بول بالا کرنے والے نبی رحمت صلی اللہ علیہ وسلم نے جس اہتمام سے مدنی عمد نبوت ہیں تمام مہمات الامور ہیں نہ صرف یہ کہ صحابہ اللہ علیہ وسلم نے جس اہتمام سے مدنی عمد نبوت ہیں تمام مہمات الامور ہیں نہ صرف یہ کہ صحابہ کرام شکو شریب مشورہ رکھا بلکہ ایک کوئی مثال مشکل کرام شکو شریب مشورہ رکھا بلکہ ایک کوئی مثال مشکل ہی فرمایا بلکہ ایسی کوئی مثال مشکل مسورہ نہ کر تی مول سادتی وابین سے متعلق یہ تصور بھی نہیں کیا جا سکتا کہ آپ کی عمد میں سابقین اولین سے مشورہ نہ کرتے ہوں گی ہیں ہی ہیداز قیاس ہو گا کہ دار ارقم میں انفرادی وابیتی عبادت سے میمی ہوتی ہوں ، تو اسلام کے لئے مبلونی بھی ہوتی ہوں، تعلیم و تربیت اور وعظ و تذکیر کے بھی منعقد ہوتے ہوں گر دار ارقم میں فروکش جمیت اسلام در پیش خطرات اور مسائل کے عباس مشاورت منعقد ہوتے ہوں گر دار ارقم میں فروکش جمیت اسلام در پیش خطرات اور مسائل کے عباس مشاورت منعقد ہوتے ہوں گر دو آئیں بھی ہوتی ہوں، تعلیم و تربیت اور وعظ و تذکیر کے عباس مشاورت منعقد ہوتے ہوں گر دار ارقم میں فروکش جمیت میں صدیق اکبڑ، عثمان غن شان علی سے عباس مشاورت منعقد نہ کرتی ہوں ، جب کہ اس جمیت میں صدیق اکبڑ، عثمان غن شان غن شان علی سے عباس میں انظری کی منعقد نہ کرتی ہوں ، جب کہ اس جمیت میں صدیق اکبڑ، عثمان غن شان عن شان علی سے دور اس کی سے مدیق اکبڑ، عثمان غن شان علی سابل کے عباس معیت میں صدیق اکبڑ، عثمان غن شان علی سابل کے عباس میں میں انس کی کے مشورہ کی ہوں ، جب کہ اس جمیت میں صدیق اکبڑ، عثمان غن شان کھور کی سے میں کیا کیا کیا کہ کی سے کہ اس جمیت میں صدیق اکبڑ، عثمان غن شان کیا کی کوئی کیا کیا کیا کیا کیا کوئی کیا کیا کیا کی کوئی کی کوئی کی کی کی کی کی کوئی کی کوئی کی کی کوئی کی کی کوئی ک

عبدالرحمٰن بن عوف ﴿ معد بن الى و قاص ﴿ ، مصوب بن عمير ﴿ اور صهيب روى ﴿ جِيمِهِ وَلَمَّا وَيُمَّا إِ یاران وفااور سرکر دو لوگ موجود ہوں، خصوصاایے حالات میں کہ دار ارقم میں فروکش سے چھوٹی ے جعیت فتم قتم کے فتنوں اور خطرات میں بھی گھری ہوئی ہو۔

کی عمد کی وجی ربانی کی صورت شوری کی ذیر بحث آیات می ند کور ایل ایمان کے اوصاف كابيان بہلے گزر چكا، ان اوصاف ين سے ايك وصف شورائيت بھي تھا، اس عمد بين اہم معاملات کے متعلق باہمی مشاورت منعقد ہونے کے اشارات بھی آئے ہیں، اس صبر آزما عبدیش وار ارقم " کو جب دار الاسلام ہونے کا شرف حاصل ہونا ابت ہوتے تواس دار الاسلام کے دارالشوری ہونے کے امکان کو بھی مسترد نہیں کیا جا سکتا۔

اذیت رسانی اور ستم رانی کے صد سے بڑھ جانے کے بعد گھر بار چھوڑ کر بجرت کرنا کوئی معمولی کام نہ تھا، یہ کام سوچے سمجھے بغیرانجام پانے والا بھی نہ تھاای طرح پہلی ہجرت حبشہ سے قبل سرزمین حبشہ کے حکمران کے متعلق معلومات کا ہونا بھی ضرورت کا تقاضا تھا ورنہ سابقین اولین کی جماعت کو خطرات سے دو چار کرنا بھی معقول بات نہ تھی، سیرت ابن ہشام کی صراحت کے مطابق صحابہ کرام " سے اسان نبوی کا یہ تخاطب اجتماعی اس بات کی بھی غمازی کر رہا ہے کہ یہ خطاب نبوی کسی اجتماع میں جماعت صحابہ کرام " سے ہورہا ہے اور سرزمین حبشہ کو عدل و صدق کی سرزمین قرار دیا جارہا ہےا ۵۔ تواس کے متعلق مکمل و مصدقہ معلومات بھی زیر بحث آئی ہوں گی چنانچہ فرمایا

امرا 513

سل

نبوي

" قال لهم لوخر حبتم الى ارض الحبيشر فان بها ملكالا ليظلم عنده احدوهي ارض صدق حتی بجعل الله لکم فرجا مماانتم فید یعنی حضور نے صحابہ کرام " سے فرمایا! اگر تم سرزمین حبشہ کی طرف نکل جاؤ تو وہاں ایک ایسا باد شاہ ہے جس کے ہاں کسی پر ظلم نہیں کیا جاتا، وہ سچائی کی سرزمین ہے، حتی کہ اللہ تعالیٰ تہمیں اس مشکل سے نجات ولا دے جس میں تم گر فتار ہو۔ "

اجرت حبشہ (پہلی اور دوسری) کے واقعات دار ارقم " میں کاروان اسلام کے فروکش ہونے کے بعد کے واقعات ہیں، پانچویں یا چھٹے سال نبوت میں جب حفزت عمر" اسلام سے مشرف ہوئے تو ہجرت حبثہ وقوع پذر ہو چکی تھی ۵۲ ے اور پیچے رہ جانے والوں اور بعد میں اسلام سے مشرف ہونے والوں کی تعداد انتالیس تک پہنچ گئی تھی اس لئے یہ بات بعیداز امکان معلوم نہیں ہوتی کہ ہجرت کا بیا اہم معاملہ بھی دار ارقم میں مشاورت سے ہی طے ہوا ہو گا۔ ۵۳ ۔

ایک غلط اطلاع کے متیجہ میں مسلمان حبشہ سے واپس آ گئے اور دوبارہ ہجرت حبشہ ثانیہ کا

فیصلہ ہوا تواس موقع پر جو تبادلہ خیال ہوا اس کی جھلک حضور اور حضرت عثان اللہ کے در میان ہونے والے مکالمہ میں نظر آتی ہے جے ابن سعد نے نقل کیا ہے ۵۰! "حضرت عثان اللہ نے کہا یارسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نجاشی کے ملک میں ہم پہلی ہجرت کر چکے ہیں اور اب بیہ دوسرا موقع ہے گر اب کے بھی آپ ہمارے ہمراہ نہیں ہیں؟ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے فرما یا کہ تم اللہ اور میری طرف سے ہجرت کرنے والے ہو، بیہ دونوں ہجرتیں تو صرف تم سب کے لئے ہیں، تب میری طرف سے ہجرت کرنے والے ہو، بیہ دونوں ہجرتیں تو صرف تم سب کے لئے ہیں، تب میری طرف سے خان کیا کہ یارسول اللہ "اب ہمارے لئے ہی تسلی کافی ہے۔ "

سرکار دوعاکم اور آپ کے جلیل القدر صحابی کی یہ گفتگو بھی مشاورت کارنگ گئے ہوئے ہے اور کسی گزشتہ مشاورت کی غماز بھی ہے اس میں یہ اشارہ بھی ملتا ہے کہ حضور نے کہیں اپنے صحابہ کرام سے ہجرت کے متعلق پہلے تفصیلی گفتگو کی تھی اور کوئی فیصلہ ہوا تھا جس کا اور کہیں تو ذکر نہیں ملتا گر حضرت عثمان سکی ہی گزارش کہ اس دوسری ہجرت میں بھی آپ ہمارے ساتھ نہیں، یہ ظاہر کرتا ہے کہ بھی آپ نے اپنے صحابہ کرام سکے ہمراہ ہجرت کرنے کا فیصلہ فرمار کھا تھا، یہ گفتگو اور یہ مشورہ بھی دارار قم میں ہونا قریب از امکان ہے۔

اب ہم سیرۃ ابن اسحاق سے ایک اقتباس پیش کریں گے جو اس حقیقت کو روز روشن کی طرح عیاں کرتا ہے کہ مکی عہد نبوت میں شمع رسالت " کے پروانے کسی جگہ اکٹھے ہوتے تھے اور نازک سے نازک اور مشکل سے مشکل مسائل پر آزادانہ اظمار خیال ہو تا تھا یماں مشاورت کے بعد بمترین رائے کو شرف قبولیت بخشا جاتا تھا، ابن اسحاق لکھتے ہیں۔ ۵۵۔

" بونس نے حبیب اسدی کی وساطت سے مسلم بن صبیح کی روایت سے نقل کیا ہے کہ میں نے رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کی خدمت میں عرض کیا کہ اب ہماری اچھی خاصی تعداد ہو چکی ہے اگر آپ ہم میں سے وس وس کے جھے کو حکم دیں تاکہ وہ سرداران قریش میں سے ایک ایک آ دمی کو راتوں رات لے آئیں اور پکڑ کر قتل کر دیں تو اس طرح وشمنوں کاصفایا ہو جائے گا اور صبح تک شہر میں ہمارا غلبہ ہو چکا ہو گا، رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کے لئے یہ تجویز خوش کن تھی اور آپ کے میں ہمارا غلبہ ہو چکا ہو گا، رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کے لئے یہ تجویز خوش کن تھی اور آپ کے چرے پر خوشی کے آثار ہویدا ہوگئے، اس دوران میں حضرت عثان بن عفان الحقے اور عرض کیا۔ "یا رسول اللہ" یہ سرداران قریش ہمارے بیٹے، ہمارے باپ اور ہمارے بھائی بند ہیں " حضرت عثان شرے کو لگا تار دو هراتے رہے یہاں تک کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے پہلی تجویز کو برا جانا اور ناراضی کے آثار آپ کے چرہ مبارک پر نمودار ہوئے، پھر حضرت عثان سے خاموش ہو گئے۔ " اب کوئی بھی منصف مزاج قاری اس عبارت کو پڑھنے کے بعد اس مجلس مشاورت کو اپنی شعور سے دیکھ سکتا ہے جو مکہ مکرمہ کے کئی گوشہ عافیت میں منعقد ہے، سب پروانے شمع چشم تصور سے دیکھ سکتا ہے جو مکہ مکرمہ کے کئی گوشہ عافیت میں منعقد ہے، سب پروانے شمع

رسالت کے گر و جمع ہیں، سیدنا عثمان "المحصے ہیں، اپنی رائے دیتے ہیں اور اس پر زور دیتے ہیں چونکہ صائب مشورہ تھااس لئے مان لیا گیا، وامر هم شوریٰ کی صدافت عیاں ہو گئی اور یہ بھی ظاہر ہے کہ یہ گوشتہ عافیت دار ارقم کے سوا اور کون ہو سکتا تھا للذا یماں سے اس تاریخ ساز مکان کے اسلام کا اولین دارالشوریٰ ہونے کا ثبوت بھی ملتا ہے، صحابہ کرام "کا اختلاف رائے کرنا، کھل کر بات کرنا اور اسے خندہ پیشانیوں سے برداشت کیا جانا بھی ثابت ہوتا ہے۔

## امرهم شوري اور دار الشوري

| ۲ = ایضا                                    | = تفير طرى ۲۱/۲۵          |
|---------------------------------------------|---------------------------|
| س = ايضا                                    | ۳ = ایشا ۱۳/۳             |
| ۲ = ایضاً                                   | ه = ايضاً                 |
| ٨ = ايضاً                                   | ے = ایضا                  |
| ١٠ = ايضاً                                  | و = ايشا                  |
| ۱۱ = ایشاً ۱/۲س                             | اا = معالم التزيل ١٢٤/١   |
| ١١٠ = ايضا                                  | ۱۳ = ایضاً                |
| ١١ = الينا / ٢٢٣                            | 10 = الكثاف ٢٢/٣          |
| ١٨ = الينا ٩/٥٢ - ١٨                        | ا = مفاتح الغيب ١٥٤/ ١٥١  |
| ٢٠ = مطبوعه نسخه مين و كان ميله الى ان يخرج | ١٩ = ايناً ٩/٢٢           |
| غلط ہے لا یخرح ہونا چاہئے۔                  | ٢١ = مفاتح الغيب ١٦/٩     |
| ٢٣ = تفير القرطبي ٢٦/٢٧ - ٣٨                | ۲۲ = ایضاً ۹/۲۲           |
| ٥١/١١ = ايضام/١٥                            | ٣٦ = ايضا ١٩/٩٣ - ٢٥٣     |
| ٢٥ = ايضاً                                  | ۲۲ = تفسير الخازن ا/١٢٤   |
| ٢٩ = الضاا/٢٠٠ - ٢٢٣                        | ۲۸ = تفسیراین کثیر ۱۱۸/۴۳ |
| اس = تفسير البيضاوي ١٩٦/٢                   | ٣٠ = الضا ا/ ٢٠١٠         |
| ۳۳ = تفيير الخرناطي ٤/٣٢٢                   | ۲۹ = ایضاً ۱/۹۷           |
| 99 - 91/ اینا ۳۵                            | ۳۳ = ایضاً                |
| ٢٥ = الدر المنتور ٢/١٠                      | ٢٣ = الينام/٩٩            |
| ۹۱/۲ایدا = ۳۹                               | ٣٨ = ايضاً                |
| ام = ايضا                                   | ۳۰ ایضا                   |
| ٣٣ = فتح البيان ٢/١٥٤، ٨/٢٨٢                | ۲۳ = روح المعانی ۲۵/۲۵    |

۱۱۳ – السام المراغی ۱۱۳ – ۱۱۳ – ۱۱۳ – ۱۱۳ – ۱۱۳ – ۱۱۳ – ۱۱۳ – ۱۱۳ – ۱۱۳ – ۱۱۳ – ۱۱۳ – ۱۱۳ – ۱۱۳ – ۱۱۳ – ۱۱۳ – ۱۱۳ – ۱۱۳ – ۱۱۳ – ۱۱۳ – ۱۱۳ – ۱۱۳ – ۱۱۳ – ۱۱۳ – ۱۱۳ – ۱۱۳ – ۱۱۳ – ۱۱۳ – ۱۱۳ – ۱۱۳ – ۱۱۳ – ۱۱۳ – ۱۱۳ – ۱۱۳ – ۱۱۳ – ۱۱۳ – ۱۱۳ – ۱۱۳ – ۱۱۳ – ۱۱۳ – ۱۱۳ – ۱۱۳ – ۱۱۳ – ۱۱۳ – ۱۱۳ – ۱۱۳ – ۱۱۳ – ۱۱۳ – ۱۱۳ – ۱۱۳ – ۱۱۳ – ۱۱۳ – ۱۱۳ – ۱۱۳ – ۱۱۳ – ۱۱۳ – ۱۱۳ – ۱۱۳ – ۱۱۳ – ۱۱۳ – ۱۱۳ – ۱۱۳ – ۱۱۳ – ۱۱۳ – ۱۱۳ – ۱۱۳ – ۱۱۳ – ۱۱۳ – ۱۱۳ – ۱۱۳ – ۱۱۳ – ۱۱۳ – ۱۱۳ – ۱۱۳ – ۱۱۳ – ۱۱۳ – ۱۱۳ – ۱۱۳ – ۱۱۳ – ۱۱۳ – ۱۱۳ – ۱۱۳ – ۱۱۳ – ۱۱۳ – ۱۱۳ – ۱۱۳ – ۱۱۳ – ۱۱۳ – ۱۱۳ – ۱۱۳ – ۱۱۳ – ۱۱۳ – ۱۱۳ – ۱۱۳ – ۱۱۳ – ۱۱۳ – ۱۱۳ – ۱۱۳ – ۱۱۳ – ۱۱۳ – ۱۱۳ – ۱۱۳ – ۱۱۳ – ۱۱۳ – ۱۱۳ – ۱۱۳ – ۱۱۳ – ۱۱۳ – ۱۱۳ – ۱۱۳ – ۱۱۳ – ۱۱۳ – ۱۱۳ – ۱۱۳ – ۱۱۳ – ۱۱۳ – ۱۱۳ – ۱۱۳ – ۱۱۳ – ۱۱۳ – ۱۱۳ – ۱۱۳ – ۱۱۳ – ۱۱۳ – ۱۱۳ – ۱۱۳ – ۱۱۳ – ۱۱۳ – ۱۱۳ – ۱۱۳ – ۱۱۳ – ۱۱۳ – ۱۱۳ – ۱۱۳ – ۱۱۳ – ۱۱۳ – ۱۱۳ – ۱۱۳ – ۱۱۳ – ۱۱۳ – ۱۱۳ – ۱۱۳ – ۱۱۳ – ۱۱۳ – ۱۱۳ – ۱۱۳ – ۱۱۳ – ۱۱۳ – ۱۱۳ – ۱۱۳ – ۱۱۳ – ۱۱۳ – ۱۱۳ – ۱۱۳ – ۱۱۳ – ۱۱۳ – ۱۱۳ – ۱۱۳ – ۱۱۳ – ۱۱۳ – ۱۱۳ – ۱۱۳ – ۱۱۳ – ۱۱۳ – ۱۱۳ – ۱۱۳ – ۱۱۳ – ۱۱۳ – ۱۱۳ – ۱۱۳ – ۱۱۳ – ۱۱۳ – ۱۱۳ – ۱۱۳ – ۱۱۳ – ۱۱۳ – ۱۱۳ – ۱۱۳ – ۱۱۳ – ۱۱۳ – ۱۱۳ – ۱۱۳ – ۱۱۳ – ۱۱۳ – ۱۱۳ – ۱۱۳ – ۱۱۳ – ۱۱۳ – ۱۱۳ – ۱۱۳ – ۱۱۳ – ۱۱۳ – ۱۱۳ – ۱۱۳ – ۱۱۳ – ۱۱۳ – ۱۱۳ – ۱۱۳ – ۱۱۳ – ۱۱۳ – ۱۱۳ – ۱۱۳ – ۱۱۳ – ۱۱۳ – ۱۱۳ – ۱۱۳ – ۱۱۳ – ۱۱۳ – ۱۱۳ – ۱۱۳ – ۱۱۳ – ۱۱۳ – ۱۱۳ – ۱۱۳ – ۱۱۳ – ۱۱۳ – ۱۱۳ – ۱۱۳ – ۱۱۳ – ۱۱۳ – ۱۱۳ – ۱۱۳ – ۱۱۳ – ۱۱۳ – ۱۱۳ – ۱۱۳ – ۱۱۳ – ۱۱۳ – ۱۱۳ – ۱۱۳ – ۱۱۳ – ۱۱۳ – ۱۱۳ – ۱۱۳ – ۱۱۳ – ۱۱۳ – ۱۱۳ – ۱۱۳ – ۱۱۳ – ۱۱۳ – ۱۱۳ – ۱۱۳ – ۱۱۳ – ۱۱۳ – ۱۱۳ – ۱۱۳ – ۱۱۳ – ۱۱۳ – ۱۱۳ – ۱۱۳ – ۱۱۳ – ۱۱۳ – ۱۱۳ – ۱۱۳ – ۱۱۳ – ۱۱۳ – ۱۱۳ – ۱۱۳ – ۱۱۳ – ۱۱۳ – ۱۱۳ – ۱۱۳ – ۱۱۳ – ۱۱۳ – ۱۱۳ – ۱۱۳ – ۱۱۳ – ۱۱۳ – ۱۱۳ – ۱۱۳ – ۱۱۳ – ۱۱۳ – ۱۱۳ – ۱۱۳ – ۱۱۳ – ۱۱۳ – ۱۱۳ – ۱۱۳ – ۱۱۳ – ۱۱۳ – ۱۱۳ – ۱۱۳ – ۱۱۳ – ۱۱۳ – ۱۱۳ – ۱۱۳ – ۱۱۳ – ۱۱۳ – ۱۱۳ – ۱۱۳ – ۱۱۳ – ۱۱۳ – ۱۱۳ – ۱۱۳ – ۱۱۳ – ۱۱۳ – ۱۱۳ – ۱۱۳ – ۱۱۳ – ۱۱۳ – ۱۱۳ – ۱۱۳ – ۱۱۳ – ۱۱۳ – ۱۱۳ – ۱۱۳ – ۱۱۳ – ۱۱۳ – ۱۱۳ – ۱۱۳ – ۱۱۳ – ۱۱۳ – ۱۱۳ – ۱۱۳ – ۱۱۳ – ۱۱۳ – ۱۱۳ – ۱۱۳ – ۱۱۳ – ۱۱۳ – ۱۱۳ – ۱۱۳ – ۱۱۳ – ۱۳ – ۱۳ – ۱۳ – ۱۳ – ۱۳ – ۱۳ – ۱۳ – ۱۳ – ۱۳ – ۱۳ – ۱۳ – ۱۳ – ۱۳ – ۱۳ – ۱۳ – ۱۳ – ۱۳ – ۱۳ – ۱۳

## دار ارقم الم عمد نبوت کے بعد

کی عمد نبوت ور سالت کے بعد اولین دار الاسلام (اسلام کے مرکز یا گھر) بعنی دار ارقم "

اللہ حوالے سے اب دو باتیں قابل غور اور تحقیق و مطالعہ کی مستحق ہیں ایک تو یہ ہے کہ خود اس عمارت پر کیا ہتی جو کہ صفا کے دامن میں واقع تھی اور قبیلہ بنو مخزوم کے ایک ایسے پر جوش، پرعزم اور عاقل و دانا نوجوان کی ملکیت تھی جے حافظ شمس الدین ذہبی جیسا جلیل القدر محدث عقلائے قریش میں شار کر تا ہے (۱) لیکن خود اسے اور اس کے نامور خاندان کو اپنے سابع الاسلام (یعنی اسلام قبول کرنے والا ساتواں آدمی) ہونے پر فخر تھا (۲) یہ فخر واعز از جاوداں سیدنا ارقم بن عبد مناف مخزومی و کو حاصل ہوا جنہوں نے اسلام قبول کرنے کے بعد اپنا تن من وھن حتی کہ اپنی عنامان حویلی (دار ارقم) بھی اسلام اور اہل اسلام کے لئے وقف کر دی تھی۔

اس اولین دارالاسلام کے حوالے سے دوسری اہم اور قابل غور بات یہ ہے کہ جس بے مثال و بینظیر تعلیم و تربیت، تزکیہ نفس اور شاندار شورائی، جمہوری روایت، اخوت و مساوات اور مسلم معاشرہ کی ذمہ دارانہ اجھاعی خبر گیری کی بنیاد اس دار ارقم میں بڑی تھی بعد میں اس نظام لاثانی کے تسلسل یا انجام کی کیا صورت رہی ؟ ہجرت کے بعد اسے مزید پھلنے پھولنے اور بنیئے کا کس طرح موقع ملا اور بالاخر اس پر استبراد و جمالت نے کس طرح دبیز پردے ڈال کر اسلام اور امت اسلام کو نقصان پہنچایا؟

جمان تک پہلے سوال کا تعلق ہے تو یہ حقیقت تو ہم جان ہی چکے ہیں کہ ہجرت کے بعد محن انسانیت صلی اللہ علیہ وسلم نے اپنے عاقل و دانا، پرجوش و پرعزم مگر مخلص و جاں نثار صحابی کی قدر شناسی و عزت افزائی فرماتے ہوئے مدینہ منورہ کے ایک خاص علاقے میں ایک الگ قطعہ زمین عطافرما

منورہ میں دار ارقم کا کر دار صفہ اور معجد نبوی کو سونپ دیا گیا تھا، تو کویا مدنی دار ارقم کو جب تاریخ ساز کر دار نہ ملا تواسے کمی دار ارقم والی اہمیت بھی حاصل نہ ہو سکی، تاہم سے مدنی دار ارقم جب تک باقی رہا، محن انسانیت صلی اللہ علیہ وسلم کی احسان شناسی اور اسلام کے اصولوں بل جزاء الاحسان

الاالاحسان (احسان كابدله تواحسان عي موتاع) (م) كي ياد ولا تاريا-

کی دار ارقم چونکہ تاریخ اسلام کی اولین وقف عمارت تھی جس کے لئے قدرت نے ایک تاریخ ساز کر دار مقدر کر دیا تھا اس لئے حضرت ارقم رضی اللہ عنہ نے اس حویلی کو وقف علی الاولاد قرار دیتے ہوئے یہ وصیت فرما دی تھی کہ چونکہ یہ دار الاسلام بیت اللہ کے قرب وجوار میں واقع ہے اور تحریک اسلامی سے اس کا تاریخی ہی نہیں بلکہ تاریخ ساز تعلق ہے اس لئے اس مکان کی خرید و فروخت ممنوع ہوگی۔ (۵) علامہ مجر بن سعد لکھتے ہیں کہ انہوں نے وقف کی مختی خود دیکھی تھی جس پر لکھا تھا " نہذا ما قضی الارقم فی ربعہ ماجاز الصفا انما محرمت بمکا نما من الحرم لا تباع ولا تورث " یعنی یہ فیصلہ ارقم نے اپنی اس حویلی کے بارے میں کیا ہے جو صفا کے مقابل واقع ہے کہ حرم کے باس ہونے کے باعث یہ بھی محرم ہے، نہ فروخت ہوگی نہ کسی کو وریڈ میں طے گی۔ " (۱)

ایک طویل بدت تک سیدناار قم کی اس وصیت پر عمل ہو تار ہااور اس عیں ان کی آل واولاد

کے لوگ مقیم رہے اور اس عمارت سے انہیں مالی منفعت بھی میسر آتی رہی گر عباسی عمد میں سیاسی
ہیر بھیر کے باعث دار ارقم کی قدیم حیثیت باتی نہ رہنے دی گئی۔ ابن سعد (ے) نے لکھا ہے کہ
عباسی خلیفہ ابو جعفر منصور نے جب فریضہ جج ادا کیا توصفا و مروہ کے در میان سعی کرتے ہوئے اسے
حضرت ارقم کی نسل سے تعلق رکھنے والے بعض بچوں کی حرکات ناگوار محسوس ہوئیں، سعی کرنے
والی جگہ پست تھی اور مکان بلندی پر واقع تھا، مکان کی چھت پر سے بچے اسے دیکھتے اور گھورتے
رہے، شاھانہ مزاج اس گتاخانہ حرکت کی تاب کماں لا سکتا تھا، منصور نے دل ہی دل میں فیصلہ کر
لیاکہ یہ مکان اولاد ارقم کے قبضہ میں نہیں دہنے دیا جائے گا، چنا نچہ حضرت ارقم سے بوتے عبداللہ
بن عثمان بن ارقم کو ایک الزام میں گر فار کرا کر مدینہ منورہ کے جیل خانہ میں بند کرا دیا اور رہائی
یوں وہ سترہ بزار دینار میں یہ حصہ خریدنے میں کامیاب ہو گیا، بعد میں خاندان کے دیگر افراد نے
یوں وہ سترہ بزار دینار میں یہ حصہ خریدنے میں کامیاب ہو گیا، بعد میں خاندان کے دیگر افراد نے

بھی اپنے حصص منصور کے ہاتھ فروخت کر دیئے، عبای خلیفہ مہدی نے یہ مکان اپنی چہیتی بیوی ملکہ خیزران کے علی دار ارقم پر دار الخیزران کی عختی لگ خیزران کے نام کر دیا جو خلیفہ ہارون الرشید کی مال تھیں، پس دار ارقم پر دار الخیزران کی عختی لگ گئی اور یوں استبداد ملوکیت اسلام کی ایک شاندار روایت مٹانے اور تاریخ کومسخ کرنے میں کامیاب ہوگیا۔ (۸)

بیت اللہ شریف کی تاریخ کو حفاظت و ترتیب کے ساتھ ریکار ڈکرنے میں مسلمان اہل علم و رائش نے ہوی عقیدت واجتمام سے کام لیا ہے، ان میں سب سے پہلا نام علامہ ابو الولید محمہ بن عبراللہ ازر تی متوفی ۲۲۳ھ کا ہے۔ ان کی تصنیف "اخبار مکہ وماجاء فیما من آلا ٹالہ "اولین و معتبر ماخذ شار ہوتی ہے، قدیم شہر مکہ کرمہ کی گھاٹیوں پہاڑوں، محلوں، مکانات اور گلی کوچوں کے متعلق متند معلومات وہ اس میں جمع کر گئے ہیں۔ وہ قبیلہ بنو مخزوم کی ایک شاخ بنو عائذ کے ڈیروں اور شھائوں کا ذکر کرتے ہوئے دار ارقم کا بھی تذکرہ کرتے ہیں اور کھتے ہیں کہ ہ

"ریع (حویلی یا ڈرہ ) آل ارقم بن ابی ارقم (اور ابو ارقم کا نام عبد مناف بن ابی جندب اسد بن عداللہ بن عمر بن مخزوم ہے) اب بھی صفا کے پاس موجود ہے اور دار النیز ران کے نام سے مشہور ہے۔ اس میں ایک معجد ہے جمال نماز اداکی جاتی ہے، یہ معجد پہلے گھر تھا، اس میں نبی صلی اللہ علیہ وسلم مشرکین کی آنکھوں سے اوجھل کیسو ہو کر رہتے تھے، آپ "اور آپ کے صحابہ رضی اللہ عنهم یمال حضرت ارقم شربی ابی ارقم کے ہاں اکشے ہوتے، آپ "انہیں قرآن کر یم پڑھاتے دور ان کی تعلیم و تربیت فرماتے تھے، اس جگہ حضرت عمر بن الخطاب بھی مشرف بہ اور ان کی تعلیم و تربیت فرماتے تھے، اس جگہ حضرت عمر بن الخطاب بھی مشرف بہ سمان میں کے تھے۔ "

اس کتاب کا فاصل محقق دار ارقم کا ان الفاظ میں مخضر ذکر کرتا ہے۔

"دار ارقم بن ابی ارقم صفا کے علاقے میں واقع ہے اور بیہ وہی حویلی ہے جمال بعثت نبوی کے آغاذ میں حضرت عمر رضی اللہ عنہ کے قبول اسلام تک مسلمان نماز اواکیا کرتے تھے" معلوم ہوتا ہے کہ شفاء الغرام باخبار البلدالحرام کے مصنف امام تقی الدین محمد بن احمد الفاسی المکی متوفی محمد نبوی کے کئی آثار مساجداور زیارت گاھوں میں بدل گئے تھے وہ کھتے جن (۱۱)

"کہ کرمہ میں آثار و زیارت گاھوں میں سے ایک دار ارقم مخزوی بھی ہے جو صفا کے پاس واقع ہے اور اب دار الخبرران کملا آ ہے، یمال مرکز زیارت وہ معجد ہے جو اس حویلی میں ہے اور مشہور ہے، یہ ان مساجد میں سے ایک ہے جن کا

کے کے اربااور تقامیلے مدینہ آریخ

- تک حمان

، ایک لاولاد الحالاد ازیدو

ر محمی

اولاد

بای

ر ا

2

がが

رېکی

تذكره علامه ازرتى نے كيا ہے اور بتايا ہے كه يهال نبي صلى الله عليه وسلم يكسو ہوكر رہنے تھے، يہيں حضرت عمر" اسلام لائے۔"

سرزمین سندھ کے نامور سپوت اور علوم عربیہ و اسلامیہ کے مایہ ناز عالم مولانا محمد ہاشم سندھی ٹھٹھوی رحمتہ اللہ نے اسلام کی اس عظیم الثان روایت کو استبداد شاہی کی دبیز چادر کے نیجے چھے ہوئے دیکھا تھا، وہ لکھتے ہیں۔ (۱۲)

"دارارقم مکه مرمه میں معجد حرام کے قریب کوہ صفات مصل اب تک موجود ہے اور آج کل دار الخیزران کے نام سے مشہور ہے، ہارون الرشید کی والدہ خیزران عبشنیہ نے اس کی جدید تغیر کرائی تھی اور بطور تبرک اسے معجد کی شکل دے دی تھی، راقم الحروف جب ۱۱۳۵ھ میں جج بیت اللہ سے مشرف ہوا تو دار ارقم سکی زیارت کی سعادت بھی نصیب ہوئی۔ "

ہمارے عمد سے تقریباً ایک صدی قبل ہی مصر کے بادشاہ عباس حلمی باشا دوم نے ١٣٢٧ه / ١٩٠٩ء میں جب حج کیا توایک مصری دانشور محمدلبیب بتنونی بھی اس کے قافلہ حج کے۔ ہمراہ تھا، بتنونی نے الرحلہ الحجازیہ کے نام سے جو سفرنامہ حج لکھاہے اس میں دار ارقم کے متعلق بھی کچھ تفاصیل دی ہیں اور دار ارقم پر موجود بعض کتبات کی عبارات بھی نقل کی ہیں جن کا مطالعہ دلچیں سے خالی نہیں ہو گا! اس مصری دانشور نے بڑی باریک بنی سے کام لیتے ہوئے اور آثار اور مقامات پر گری نظر ڈالنے کے بعد اپنا یہ سفر نامہ بڑی محنت سے مرتب کیا ہے (۱۳) بتنونی نے دار ارقم کے علاوہ حضرت عبداللہ بن عباس اللہ کا وہ مکان بھی دیکھاتھا جو سعی کرنے والے جب مروہ کی ست جاتے ہیں تو ان کی دائیں جانب پڑتا تھا" (۱۴) حرم شریف کے شال مشرق میں اسے ابوسفیان بن حرب کاوہ مکان بھی نظر آیا جے حضور صلی اللہ علیہ وسلم نے فتح مکہ کے موقع پر محرم و و محفوظ قرار دیا تھا مگر اب وہ ویران پڑا تھا، فاضل دانشور کو شکایت تھی کہ اس پر بلدیہ مکہ مکر مہنے كوئى كتبه تك لگانامناسب نه سمجها، (١٥) مگراسے اب كون بتائے كه آج بيه تمام آثار و مقامات جديد تدن اور تعمیر و ترقی نے ہمیشہ کے لئے نگل لئے ہیں اور فنا کے قبرستان میں دفن کر دیتے ہیں حتی کہ ان کا پیتہ بتانے والا بھی اب کوئی نہیں، یمی دار ارقم جس کا وہ بڑی دلچسی اور اہتمام سے ذکر کر تا ہے، دار الخیز ران بنا پھر مسجد کی شکل میں ایک زیارت گاہ تھری اور آج مکتبہ الارقم (ارقم لائبرري) ہے مگر بہت جلديد لائبريري بھي كتم عدم كوسدهارنے والى ہے كداب شاہى محلات كى سیکورٹی اور تحفظ کے نئے انتظامات اسے ہمیشہ کے لئے نگل جائیں گے! وار ارقم کی لفظی تصویر پیش کرتے ہوئے محدلبیب بنٹونی لکھتا ہے۔

"جمال تک دار ارقم کا تعلق ہے، جواب دار الخیز ران کملاتا ہے، تو یہ ایک گلی میں واقع ہے جو بائیں جانب کوہ صفاکے پاس سے اوپر کو جاتی ہے۔ یہ وہی حویلی ہے جس میں آغاز بعثت میں رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم اپنے صحابہ کرام " کے ساتھ پوشیدہ طور پر یک سو ہو کر رہتے تھے، بیس پر سے لوگ پوشیدہ طور پر نمازیں ادا كرتے تھے حتى كه حضرت عمر في اسلام قبول كر ليا، اس سے اہل اسلام كو تقويت ملی اور اعلانیہ نماز کے علاوہ اینے مسلمان ہونے کو بھی انہوں نے عیاں کر دیا۔ اس حویلی کا دروازہ مشرق کی جانب کھلتا ہے، یماں سے داخل ہونے کے بعد آدمی کھے آسان کے نیچے آ جاتا ہے اس کے صحن کی لمبائی تقریباً آٹھ میٹر اور چوڑائی چار میٹر ہوگی۔ اس صحن کی بائیں جانب ایک مسقف ایوان ہے، صحن کی دائیں جانب والی دیوار کے وسط میں ایک دروازہ ہے جو ایک آٹھ میٹر لمے اور چار میٹر چوڑے کرے میں کھاتا ہے جمال چٹائیاں بچھی ہوئی ہیں، اس کے جنوب مشرقی کونے میں سنگ مرمر کی دو تختیاں گئی ہیں، ان میں سے ایک پر لکھا ہے "اللہ تعالیٰ كے نام سے جور حمان ورحيم ہے، گھروں كے متعلق اللہ نے سے اجازت دى ہے کہ یہ بلند کئے جائیں، ان میں اس کا ذکر ہو، اس کی شبیح بیان ہوضیح وشام، یہ رسول الله صلى الله عليه وسلم كے يوشيدہ طور پر رہنے كى جگه ہے۔ دار الخيز ران ہے، يمي اسلام کانقطہ آغاز ہے، اس کی تجدید کا حکم اپنے مولی کے فقیرامین الملک مصلح نے الله اور اس کے رسول کی رضا کے لئے دیا، حسن عمل کا مظاہرہ کرنے والوں کا اجر ضائع نہیں ہوتا۔ " دوسری مختی پر بید لکھا ہے! "اللہ تعالیٰ کے نام سے جور حمٰن و رحیم ہے، بیہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کے چھپنے کی جگہ ہے جو دار الخیز ران کے نام سے مشہور ہے، اسے بنانے اور تعمیر کرنے کا حکم اللہ تعالی کی رحمت کے محاج بندے جمال الدین شرف الاسلام ابوجعفر محمد بن علی بن ابی منصور الاصفهانی وزیر شام و موصل نے ویا جو اللہ تعالیٰ تک رسائی کا طالب، اس کی رحمت کا امیدوار ہے، اپنی اطاعت میں اللہ تعالی اس کی عمر دراز کرے اور دارین میں اس کی آرزوئیں پوری کرے۔ یہ ۵۵۵ھ کی بات ہے۔ "

یہ بردی سعادت و مسرت کی بات ہے کہ ترکوں کی محبت رسول اور مومنانہ عقیدت و اخلاص کے طفیل محفوظ شدہ آثار نبوی میں سے جن آثار کو دیکھنے کا شرف راقم سطور کو نصیب ہواان میں دار ارقم کی وہ شکل بھی شامل ہے جو اس مکان والی جگہ مکتبہ الارقم یا ارقم لا بسریری قائم ہوئے

الم باشم

دوم الجمی الور الور دار رمو 37

والي

Ž

سے پہلے تھی، ۱۹۵۰ء کی دہائی ہیں ہے لا برری قائم کی گئی ہے ان علوم و معارف کے فیض نبوی کی یاو دلاتی ہے جو دار ارقم ہیں تربیت و تزکیہ نفس سے مشرف ہونے والے نفوس قدسے کا مقدر تھی، اس طرح ہے لا برری لفظ ارقم کے ایک معنی (قلم) کی تر جمان بھی و کھائی دیتی تھی، ہے وہ زمانہ تھا جب جبل ابونبیں اور حرم پاک کے اردگر و کا علاقہ ابھی شاہی محلات و قصور کی آ ماجگاہ نہ بنا تھا، ہے لا برری (مکتبہ الارقم) جنوری ۱۹۹۲ء ہیں بھی قائم ہے جب راقم کو اپنی رفیقہ حیات کے ہمراہ عمره کی ادائیگی کا شرف حاصل ہوا، مگر اب بتایا جا رہا ہے کہ ہے لا ببریری بھی معدوم ہونے والی ہے، جج کی ادائیگی کا شرف حاصل ہوا، مگر اب بتایا جا رہا ہے کہ بے لا ببریری بھی معدوم ہونے والی ہے، جج کے موقع پر بعض بد بختوں نے حرم پاک کے آس پاس بموں کے شرمناک دھا کے کئے تھے ایکے کے موقع پر بعض بد بختوں نے حرم پاک کے آس پاس بموں کے شرمناک دھا کے کئے تھے ایکے نتیج ہیں اب امن و سلامتی اور شحفظ کی خاطر نئے انتظابات و تقیرات ارقم لا ببریری کو بھی گوار انہیں کر سکیں گے!

اب ہم کی عمد نبوت کے بعد دار ارقم "کے حوالے سے سامنے آنے والے دو سرے سوال کی طرف متوجہ ہوتے ہیں اور بید دیکھتے ہیں کہ اس قدی حویلی میں قائم ہونے والی روایات کا کیا بنا؟ خصوصاً تربیت و تزکیہ نفوس اور وامر هم شوری بینہم کے اصول پر وجود میں آنے والا نظام شورائی جمہوریت اور احرام آدمیت کی امین عائمگیر اسلامی اخوت مساوات اور وحدت نسل انسانی کے تصور نے عالم انسانیت کو کیا کچھ دیا؟ اور کس رنگ میں دیا؟

سابقین اولین کے تزکیہ نفس اور عملی تربیت کا کام دار ارقم میں کے کمبل پوش و بوریا نشین ہادی ہر حق صلی اللہ علیہ وسلم نے بجرت سے قبل ہی مکمل فرما دیا تھانے حلقہ بگوشوں کی ہر قتم کی روحانی اور عملی تربیت کا وجود میں آگئی تھی، دار ارقم می سے نکل کر مدینۃ النبی میں آنے کے بعد ملت اسلامیہ کوعملی جماد کے لئے اب صرف اذن ربانی کی دیر تھی۔ ۱۸، سپاہ اسلام سرفروشی و جال نثاری کے لئے پہلے ہی تیار تھی، نشہ درویشی کے ساتھ دمادم کی ضرب دل دوز کے بجائے سلطنت جم پر ٹوٹ پڑنے کا مرحلہ قریب تھا، اب طریقہ نبوی یہ تھا کہ اسلامی تربیت میں بگاڑ پیدا کرنے یا کوئی بنگامی مسئلہ سامنے آنے کی صورت میں مجد نبوی میں بھتا کہ اسلامی تربیت میں بگاڑ پیدا کرنے یا کوئی بنگامی مسئلہ سامنے آنے کی صورت میں مجد نبوی میں مجمع ہونے کی خاطر "الصلاۃ جامعة" (نماز سب کو اکٹھا کرنے والی ہے) کا اعلان ہو جاتا اور پھر منبر نبوی سے معادف کا فیضان شروع ہو جاتا، بات کو واضح کرنے کے لئے یہاں ایک مثال کانی ہو میں۔

امام ابن نیمیر نے اقتضاء الصراط المتنقیم میں ایک واقعہ قلمبند کیا ہے کہ مدینہ البنی می شفقت ورحمت بھری فضائقی، یاران نبی می ایک طلقے میں جمع تھے، اخوت و مساوات کا سرمدی ساماں تھا، کوئی بندہ تھانہ کوئی بندہ نواز، قریش عرب کے ابو بکر موجھی تھے اور عثمان موجھی شانہ کوئی بندہ تھا، کوئی بندہ تھانہ کوئی بندہ نواز، قریش عرب کے ابو بکر موجھی تھے اور عثمان موجھی انسار

رینہ کے سعد پن معاذ اور سعد بن عبادہ بھی تھے اور یورپ، افریقہ اور ایشیای نمائندگی کے لئے صہیب فروی، بلال حبثی فاور سلمان فاری فاجھی موجود تھے، باتیں ہوری تھیں انسانیت کی دنیاو آخرت میں فلاح کی، اس اثنا میں آیک نومسلم بدو کا ادھر سے گزر ہوا جو ابھی دار ارقم فلی جگہ لینے والی تربیت گاہ صفہ و مسجد نبوی کے فیضان سے محروم تھا، ان مختلف اللون مگریک دل ویک جان اور یک جہت اخوان اسلام کی ان پیار بھری باتوں پر جرت زدہ ہو کر بولا! یہ توسمجھ میں آتا ہے کہ مکہ و ییر جس سے عرب اس رسول عربی میں شار و پیرو کار کیے اور کیوں بن گئے مگر یہ عجمی لوگ یہاں کیا لیتے ہیں۔ ؟ (19)

سرعنوان اجتہاد اسلامی سیدنا معاذ اس جبل نے اس بدو کی سے جاہلانہ باتیں سنیں تو نہ رہ سکے، اسے گربیان سے پکڑا اور کھینچتے ہوئے دربار نبوی میں لے گئے اور عرض کیا کہ یا رسول اللہ!

اس مخص کا جاہلانہ نشہ ابھی تک نہیں اترا، نشہ تومیت اور حسب و نسب میں بدمت جاہلیت کی طرف سے اسلامی اخوت و مساوات پر آپ " نے اسے شدید حملہ اور اپنے نظام تربیت میں زبر دست رخنہ اندازی خیال فرمایا چنانچہ مجد نبوی میں جمع ہونے کا حکم ہوا اور آپ فرش پر گرتی اور کھٹٹی ہوئی چادر مبارک سے بے نیاز چل پڑے، راوی کا بیان ہے کہ میں نے پہلے آپ "کواس قدر ناراض بھی نہیں دیکھا تھا، آپ منبر پر رونتی افروز ہوئے اور آیک فصیح و بلیغ خطبہ ارشاد فرمایا جس میں نسل پرسی کی جڑ کا شمتے ہوئے کہا! "لوگو! تم سب توایک ہو، تم سب کا رب بھی ایک ہی ہے، حیس نہ ہوئے کہا! "لوگو! تم سب توایک ہو، تم سب کا رب بھی ایک ہی ہی تہدارا باپ بھی ایک ہے، تم سب آ دم کی اولاد ہو، جو خاک سے پیدا کئے گئے، عربی توایک زبان ہے نہ یہ کی کی ماں ہے نہ باپ ہے، جو بھی عرب ہی ہو گا۔ " (۲۰)

دارار تم سے نکل کر میثاق مدینہ کی بنیاد پر تاریخ انسانی کی سب سے پہلی دستوری جمهوری ریاست کی بنیاد رکھنے والا کاروان اسلام دنیا کو آیک ایسا نظام معاشرہ اور طرز حکومت دے گیا جو رہتی دنیا تک کے لئے آیک بے نظیر و لاٹانی نظام رہے گا۔ مشرق و مغرب کے پاس اس نظام معاشرہ اور اس طرز حکومت کے سوا اور کوئی عملی مثال ہی نہیں ہوگی جس کے لئے دعوت دی جا سکے یا بطور نمونہ اسے دنیا کے سامنے رکھا جاسکے۔

لین یاد رکھنے والی بات ہے کہ محمد رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کے عطاکر دہ نظام میں افراد و اماکن کو بنیادی حیث حاصل نہیں ہے بلکہ اصول و مبادی اور مقاصد و عواقب کو ہی اولیت حاصل ہے، جس طرح بیت اللہ سے انسانیت کی وحدت و مرکزیت، عظمت ربانی کا اعتراف اور توحید خالص کا شعور و ایمان وابستہ ہے اور حرم نبوی دراصل اس نظام تربیت کا امین ہے جو صف

ای یاد رسخی، مانه تعا اه عمره به جمره

> سوال ياينا؟ ، والا

نس

نہیں

شین ممکی باتھ ناکھ

ایل در پھر

حی ا

پاک اور معجد نبوی میں خود رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کی تگرانی میں پروان چڑھا، اس طرح دار ارتم بھی ایک بے مثال ومستحسن روایت، ایک عملی درس حیات اور ایک زندہ جاوید اور اعلیٰ و برتر نظام زندگی کاامین ہے، اگر یہ روایت، یہ درس حیات اور یہ نظام زندگی جاری و ساری رہتا ہے اور اس سے انسانیت کے لئے فلاح دارین کا سامان ہوتا ہے تو یمی زندہ جاوید دار ارقم ہوگا اور عہد نبوی کے بعد دار ارقم سے جب بھی بحث ہوگی تواس میں مقصود اصلی اور ہدف اولین اس روایت کی یاسداری ہوگی۔

گویا خود رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے بھرت مدینہ کے بعد نہ صرف سے کہ نور نبوت و وی ربانی کے سابہ میں پروان چڑھنے والی دار ارقم کی روایت کو جاری رکھتے ہوئے انہیں صفہ اور معجد نبوی کے واسطہ سے مزید جلا بخشی بلکہ ظاہری طور پر بھی ایک قطعہ ذبین پر دار ارقم قائم کر نے کی اجازت فرما کر اس تاریخی بلکہ تاریخ ساز مکان کے نام اور کام دونوں کو زندہ جاوید بنانے کی عملی مثال قائم فرمائی ( ۱۱ ) پھر طفائے راشدین کے مبارک عمد میں بھی دار ارقم کی روایات کو نہ صرف یہ کہ قائم رکھا گیا بلکہ انہیں مزید آگے بردھانے کے لئے عملی خطوط بھی مہیا کئے گئے اور ظفائے راشدین کی اپنی توجہ کے علاوہ اس پر بیت المال کا سموایہ بھی صرف کیا گیا، مکہ و مدینہ کے علاوہ تمام شہروں اور بستیوں میں تعلیم و تربیت اور مسلم معاشرہ کی صبح نشونما اور تعمیر و ترقی کے لئے امر بالمعروف اور بنی عن المنکر کا سلسلہ قائم کیا گیا۔ و امر ہم شور کی بینہم ( ان کے معاملات تو باہمی مشاورت سے طے ہوتے ہیں) اور وشاور ہم فی الامر (انہیں امور کومت میں شریک مشورہ بہتی مشاورت سے طے ہوتے ہیں) اور وشاور ہم فی الامر (انہیں امور کومت میں شریک مشورہ بیت سے می انجام پایا جو اس و قت کے معروضی حالت میں عوامی رائے دھندگی اور نمائندگی کی ممکن بیت سے می انجام پایا جو اس و قت کے معروضی حالت میں عوامی رائے دھندگی اور نمائندگی کی ممکن بیت ہو گئی بلکہ انتخاب کے بعد بھی دار ارقم میں شروع ہونے والی اس شورائی جمہوری صورت ہو کو قائم رکھا گیا اور اس پر مختی سے عمل ہوا۔ ( ۲۲ )

دار ارقم کی قائم کردہ روایت میں وامر هم شوری بینہم کے حکم ربانی کے مطابق باہمی تعاون و مشاورت اور امور حکومت میں عملی مشارکت کو محور و مرکز اور سرعنوان کی حیثیت حاصل رہی جو سلطانی جمہور اور احترام آ دمیت کے لئے نوید اول تھی۔

اس طرح نور نبوت کے زیر سابہ بہ روایت پروان چڑھی اور مزید آگے بردھی، وامر هم شوری ببینهم کے بعد وشاور هم فی الامر کا فرمان صریح سلطانی جمهور کے لئے مر تقدیق کا حکم رکھتا ہے۔ غزوات بدر، احداور خندق کے دوران میں وحی ربانی اور نبوت کے مبارک عمل نے دار ارقم میں شروع ہونے والے اسلام کے شورائی جمہوری نظام کے خطو خال مزید واضح کر دیے، یہ حقیقت میں شروع ہونے والے اسلام کے شورائی جمہوری نظام کے خطو خال مزید واضح کر دیے، یہ حقیقت

روز ر مه م

بدوغ ماچی

الق

جهاه فرما

مگر

فرد

nge .

وأ

1

,

.1

1

\*

روز روش کی طرح کھل کر سامنے آگئی اور کسی قتم کے شک و شبہ کی مخبائش بھی باقی نہ رہی کہ رحت للعالمین "ابن آ دم کابول بالا کرنے کے لئے مبعوث ہوئے ہیں، آپ کی بعثت کا مقصد نہ تو مجمی شہنشاہیت اور نمر وو اور فرعون کے استبدادی طرز حکمرانی کو آگے بڑھانا تھا اور نہ عرب کے خانہ بدوش قبائل کا نظام باقی رکھ کر انتشار و افراتفری کا ملیب خلا پیدا کرنا تھا بلکہ مشاورت و مشارکت باہمی کی بنیاد پر تمام افراد معاشرہ کو نظام حکومت میں شریک کرنا تھا، یمی اسلام کا شورائی جمہوری نظام بھا اور اس طرز حکمرانی کو ہی سلطانی جمہور کا نام زیب دیتا ہے۔

جنگ احد میں اپنے خواب اور بزرگ صحابہ کی رائے کے مقابلہ میں شوق شہادت اور جوش جہاد سے سرشار انساری نوجوانوں کی اکثریت کی رائے کو آپ نے ترجیح دینا مناسب بلکہ ضروری خیال فرمایا، اگر چہ اس رائے پر عمل کرنے کا فوری نتیجہ یہ سامنے آیا کہ رئیس المنافقین ابن افی اپنی اپنی ماتھوں سمیت لشکر اسلام سے الگ ہو گیا اور پھر تیرا ندازوں کی غلطی سے فتح شکست میں بدل گئی مگر آخضرت نے فشائے خداوندی کے مطابق آدمیت کے احرام، اکثریت کی رائے پر عمل اور ہم فرد معاشرہ کو حکومت کے معاملات میں شرکت کا حساس دلانے والے اس شورائی نظام کو ہرقیمت پر جاری رکھاجس کی بنیاد وامر ہم شور کی بنینہ کے حکم ربانی کے مطابق دار ارقم میں پڑی تھی، مدنی عبد میں اللہ رب العزت نے مزید حکم فرمایا کہ وشاور ہم فی الامر (یعنی معاملات حکومت میں امت اسلامیہ سے مشاورت کے سلطے کو جاری رکھنے) چنانچہ جنگ احد میں اکثریت امت کی رائے کو ترجیح دی گئی۔ اب خدشہ یہ تھا کہ اکثریت کے احرام اور مشاورت سے کمیں منع نہ فرما دیا جائے گر غروہ احد کے بعد بھی میں حکم ربانی نازل ہوتا ہے کہ اے مجمد یا شورائی جمہوری سلملہ کو جاری رکھئے (ک

پھر خلفائے راشدین کے عہد میں بھی دار ارقم کی روایت کو زندہ و پائندہ رکھتے ہوئے مشاورت اور اجتماد کا سلسلہ جاری رکھا گیا جو سلطانی جمہور کا حقیقی محرک اور زندہ شعار ہے۔ ایک معمولی آ دمی بھی آزادانہ مشورہ اور رائے دینے کا حق رکھتا تھا خلفائے راشدین نے ہر فرد ملت کو ایخ محاسبہ کا بھی حق دے رکھا تھا ہر فرد کو امور خلافت میں مشارکت کا احساس تھا اور احرام آ دمیت کو ہر حال میں مقدم رکھا جاتا تھا۔ (۲۲)

گرافسوس اس بات کا ہے کہ دار ارقم میں قائم ہونے والی روایت شورائی جمہوریت کو بعد میں پس پشت ڈال دیا گیا اور عجمی انداز شہنشاہیت کا نام خلافت رکھ دیا گیا جمال آزادی رائے، احرّام فرد اور بالاً خراجتماد بھی بیکار بلکہ جرم قرار پایا، پھریوں ہوا کہ دار ارقم بھی ذھنوں سے اوجھل ہو گیا اور اس کے ساتھ ساتھ دار ارقم کی روایت بھی فراموش کر دی گئی آگر ابن سعد وغیرہ ابتدائی عمد

اطرح دار اعلی و برتر بتاہے اور گااور عمد روایت کی

> ر نبوت و اصفه اور اخری عملی ت کونه خلفائے اوہ تمام کلات تو ملات تو مکان میکن کی ممکن

> > ن باہمی حاصل

تهوري

امرهم ارارة ادارة فقت کے اہل علم دار ارقم کے متعلق معلومات کو محفوظ نہ کرتے تو بعد کے ادوار نے تو اسلام کی ان شائدار و قابل فخرروا بات کو پر دہ عدم کی چادر پہنا دی تھی!

آج جو لوگ عوام کی رائے لینے اور انہیں آزادی رائے کا حق دینے کو غیر اسلامی اور بے فائدہ کام تصور کرتے ہیں وہ دار ارقم کی شور ائی جمہوری روایات، جنگ بدر، جنگ احد، غروہ خنوق اور صلح حدیدیہ کے وقت محر رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کے جمہوری انداز کار اور انسانی عقلوں سے مشورہ لینے کے عمل سے عدم واقفیت کا مظاہرہ کرتے ہیں، اس وقت کے معروضی صلات میں عامت المسلمین کی نمائندگی یا حق رائے وہی کی جو حمکن صورت ہو سکتی تھی اس پر حضور صلی اللہ علیہ وسلم نے عمل فرمایا، (۲۷) آپ نے اپنے عمل سے یہ ثابت فرما دیا کہ اکثریت کی رائے کا احترام ہر حال میں واجب ہے، فرد کی اہمیت اور احترام سے انکار انسانیت کی توہین ہے اور اس مشن سے بے خبری کی دلیل ہے جو آ دمیت کا بول بالا کرنے والے رسول عربی صلی اللہ علیہ وسلم کے سپرد ہوا خبری کی دلیل ہے جو آ دمیت کا بول بالا کرنے والے رسول عربی صلی اللہ علیہ وسلم کے سپرد ہوا

دار ارقم اور دار الندوہ کا تقابلی مطالعہ اس وقت تک ناکمل رہے گا جب تک چند باتیں واضح طور پر ذھن نشین نہ ہو جائیں، پہلی بات یہ ہے کہ ان دو تاریخی مکانات میں سے کسی ایک کا بھی آج وجود باقی نہیں ہے، تاریخی آثار ہرملک اور ہر قوم کے لئے ذریعہ شاخت، سرمایہ فخر اور وسیلہ ظفر ہوتے ہیں، ان تاریخی آثار کا تعلق آگر دین و ندہب کی روایات سے وابستہ ہو تونہ صرف یہ کہ ان سے آنے والی نسلوں کو زندہ جاوید شادت ملتی رہتی ہے اور عقیدت کو ولولہ تازہ ملتارہتا ہے بلکہ ان سے اس دین و ندہب کے بعض اہم روحانی اور جذباتی پہلو بھی اجاگر ہوتے ہیں گر اب بلاد ان سے اس دین و ندہب کے بعض اہم روحانی اور جذباتی پہلو بھی اجاگر ہوتے ہیں گر اب بلاد مقدسہ میں دین اسلام کے تاریخی آثار کے شخط کو سرکاری سرپرستی حاصل نہیں رہی، عثانی ترکوں نے تواس ضمن میں بہت عمدہ کام کئے اور قابل فخر روایات قائم کی ہیں گر بعد کے ادوار میں ایسا نہیں ہو سکا، وجوبات و اسباب سے بحث کا یہ موقع نہیں، بسرحال دار ارقم اور دار الندوہ کے آثار مخفوظ رہ سکتے تو زندہ تاریخی شواہد کا کام دیتے۔

دوسری بات یہ بھی واضح رہنی چاہئے کہ ان دو تاریخی مقامات کے متعلق مآفذ و مصادر میں پائی جانے والی تمام معلومات کا استیعاب اور احاطہ یماں نہ مقصود ہے اور نہ کیا جا سکتا ہے، خصوصا دار الندوہ کے ساتھ چونکہ جابلی عمد کی بھی بہت سے روایات وابستہ تھیں اس لئے کتب تاریخ سے لے کر منابع ادب تک ہر جگہ ان معلومات کا اجمالی یا تفصیلی ذکر موجود ہے، تاہم دار ارقم شکے متعلق ان تمام مآفذ و منابع میں اس کثرت اور تفصیل کے ساتھ معلومات و اذکار دستیاب نہیں ہیں، بظاہراس کے تین اسباب سمجھ میں آتے ہیں، ایک تو یہ ہے کہ دار الندوہ کی تاریخ دستیاب نہیں ہیں، بظاہراس کے تین اسباب سمجھ میں آتے ہیں، ایک تو یہ ہے کہ دار الندوہ کی تاریخ

راسلای اور بے اسانی عقلوں انسانی عقلوں اسی عقلوں میں حالات میں رصلی اللہ علیہ کے کا حرام ہر اسی اسی اللہ علیہ اسی کے کا حرام ہر اسی اللہ علیہ اسی کے کیر د ہوا

الم كى ان شاندار

ک چند باتیں کی ایک کا فخراور وسیلہ صرف میہ کہ رہتاہے بلکہ گراب بلاد شانی ترکوں وار میں ایسا وار میں ایسا

> ر و مصادر کتا ہے، کئے کتب ، ناہم دار ، و اذ کار ، کی ناریخ

بت طویل اور وسعت پذیر رہی ہے جو کئی صدیوں پر محیط ہے ای لئے اس سے وابستہ روایات كؤت كے ساتھ ہركمہ ومد كے ذهن ميں رج بس كئ تھيں ليكن دار ارقم " كا تاريخي كردار چند سالوں سے عبارت ہے، نیزاس کی روایات ایک نمائت قلیل و مخضری جماعت تک محدود تھیں۔ جواس تاریخ ساز مکان کے متعلق اپنی معلومات ریکارڈ کرائے بغیراس دنیا سے رخصت ہوگئی۔ اس كا دوسرا سبب سيه موسكتا ب كه دار الندوه توشعراء وادباء اور ابل دانش كي ذهني تخليقات وبيانات میں بھی اپنا تذکرہ محفوظ کرنے میں کامیاب ہو گیااور یوں جب تصنیف و تالیف کاعمد شروع ہوا تو مصنّفین و مولفین کو طوعاً و کرباً ان ذهنی تخلیقات اور بیانات کو اینی تحریر و گفتار میں جگه دینا بڑی۔ اس کے برعکس دار ارقم کی چند سالہ تاریخ، جو اخفاء اور دباؤ کی زومیں بھی رہی، اس کا شعرو ادب یا اہل علم و دانش کی تحریر و گفتگو میں جگہ نہ پانا واضح طور پر سمجھ میں آنے والی بات ہے، تیسرا اور اہم سب سے ہو سکتا ہے کہ جرت مدینہ سے مهاجرین مکہ کی املاک اور تیرہ سالہ کی تاریخ اسلام ہے وابستہ معاشرتی اور ثقافتی روایات کو محفوظ رکھنا اور انہیں مکمل طور پر آنے والی نسلوں تک منتقل كرنا ممكن نه موسكا، جرت كے فورا بعد غروات و سرايا كا ايك طويل سلسله شروع موا اور ایک ہنگامہ خیز زندگی نے مهاجرین مکہ کو اپنے کی عمد اسلام کی بہت می باتیں زبان پر لانے کی مملت اور موقع نہ دیا، جو ذھن اور نفوس ان تاریخی آثار و روایات کے امین تھے وہ بھی سب کے سب اس ہنگای دور سے نکلے تو نتوحات کے ہنگای دور کی زدیس آ گئے پھر جب تصنیف و بالف کامر صلہ آیا توان آثار وروایات کے امین نفوس قدسیہ ایک ایک کرے اللہ کو پیارے ہو چکے تھے، یوں وار ارقم سے وابستہ روایات و معلومات ہم تک نہ پہنچ سکیں، حتیٰ کہ دار ارقم کو دار الاسلام کے جانے کا ذكر بھى كى شاعر يا اديب كى زبان تك راه نه ياسكا بلكه كى مصنف يا مولف كو دار الاسلام كى وجه تسمیہ پر توجہ مبذول کرنے کا موقع بھی نہ مل سکا۔

اس سلسلے کی تیسری قابل توجہ بات ہے کہ اموی خلفاء کا دار الندوہ پر توجہ مرکوز کر نااور اسے خریدنے پر دولت نچھاور کرنا، پھر اس کے مقابلے میں خلفائے بنی عباس کا دار ارقم کو اپنی توجہ کا مرکز بنانا اور اسے خریدنے کے لئے جتن کر کے اسے دار الخیز ران اور ایک مقدس زیارت گاہ میں بدل دینا خالی از علت نہیں ہو سکتا، بنوامیہ کو دار الندوہ سے جو دلچپی تھی اس کی علت تو ظاہر ہے کہ بدر واحد کے بعد قریش مکہ کی قیادت ابو سفیان کے ہاتھ میں آگئی تھی اس لئے دار الندوہ کی صدارت و سرپرستی کا آخری اعزاز بھی خاندان بنوامیہ کو حاصل ہو گیا تھا، اس لئے اس مشہور و معدارت و سرپرستی کا آخری اعزاز بھی خاندان بنوامیہ کو حاصل ہو گیا تھا، اس لئے اس مشہور و معروف تاریخی عمارت پر پانی کی طرح روبیہ بماناان کی قدرتی مجبوری بن گئی تھی۔

قدرتی و جذباتی تعلق سجھنے میں بھی کوئی مشکل یا دفت باقی نہیں رہتی، بنو عباس چونکہ اپنے آپ کو خاندان نبوت اور بنو ہاشم کا وارث تصور کرتے تھے اس لئے بنوامیہ کے مقابلہ میں دار الاسلام کی تاریخی عمارت کا ابو جعفر منصور عباس کے لئے دلچپی کا باعث بنا ایک قدرتی بات تھی، حضرت ارقم سے کا ایک پڑپوتے محمد بن عمران بن عثمان بن ارقم سے کا بیہ قول جے ابن سعد اور امام حاکم نے نقل کیا ہے، ان کا ذاتی تاثر یا محض قیاس آرائی ہے کہ! (۲۸)

"انی لاعلم الیوم الذی وقعت (وقع؟) نی نفس ابی جعفر، انه لیسعی بین الصفا و المروة فی حجه جها و سخن علی ظهر الدار فی فسطاط فبمر تحت نالو اشاء ان آخذ قلنسونة لا خذتما! یعنی مجھے بھی خوب پہتے ہے کہ ابو جعفر کے دل پر کیا گزری، وہ حج کے دوران صفاو مروہ کے در میان سعی کر رہا تھا ہم دار ارقم کی چھت پر ایک ٹمین میں تھے، وہ ہمارے نیچ سے یوں گزر تا تھا اگر میں اس کے سرکی ٹوبی پکڑنا چاہتا تو کی سکتا تھا۔ "

سوال کیا جاسکتا ہے کہ ابو جعفر منصور جیساصاحب رعب و جلال اور جابر و قاهر خلیفہ چھت پر ٹھیٹ میں بیٹھے ہوئے چند بچوں کو دیکھ کر چڑگیاتھا؟ اور انہیں روکنے یا سزا دینے کے لئے صرف کی راستہ نظر آیا کہ یہ مکان ہی کسی طرح خرید لیا جائے؟ آخر اس جگہ اور بھی تومکانات تھے جن کی چھت پر بھی بچ شنٹ لگا سکتے تھے؟ کیا خلیفہ نے ہر سال حج پر آنا تھا اور اسے نالپند تھا کہ بچ اسے چھت پر بیٹھے نظر آئیں؟ پھر سعی تو حالت احرام میں ہوتی ہے تو ابو جعفر نے سر پر ٹو پی کیسے بہن رکھی تھی؟

یہ قیاس آرائی اس حد تک تو درست ہو سکتی ہے کہ ابو جعفر جیساصاحب عقل و دانش خلیفہ دار ارقم ملی حیثیت اور کر دار سے آگاہ ہونے کے باعث وہاں سے گزرتے ہوئے دار ارقم کو غور سے دیکھتا ہو گاور شاید بچوں کو گھور کر دیکھا بھی ہواور کسی بیچے کے دل میں یہ خیال بھی شاید گزرا ہوکہ ہمارے بیچے سے گزرتے ہوئے اس گھور نے والے کے سرپر ایک ٹوپی ہو تو ہم نوچ سکتے ہیں گر ابو جعفر محض بچوں سے چڑ کر اس قدیم عمارت پر قبضہ کرنے کو مسکلے کا حل تصور نہیں کر سکتا تھا، دراصل مکان کو دیکھتے ہی جابر و مستبد حکمران کے سامنے دار ارقم کی تاریخ گھوم گئی ہوگی اور دار الندوہ سے بنوامیہ کی دلچی کا بھی اسے خوب علم تھااس لئے اس کے دل میں امنگ نے چکئی لی ہوگی گردار تھا ہے ترید لیا جائے، خلیفہ منصور جمان دار الندوہ کی تاریخ سے آگاہ تھا وہاں اسے دار ارقم کے تاریخ کی کردار کا بھی علم تھا، دونوں مقامات کا ایک مشتر کہ مصرف اور ہدف دار الشور کی کا کردار تھا لیکن بنو ہاشم کے لئے دار ارقم ش کی عظمت و انہیت اور شرف و تقدس زیادہ تھا، اموی

خلافت کے بانی نے چونکہ دار الندوہ کی عمارت خرید نے کا فخر حاصل کیا تھا اس لئے عباسی خلافت کے عظیم الثان دار الحکومت بغداد کے بانی کے لئے دار ارقم خرید کر تفاخر و مقابلہ کی دوڑ میں تفوق و برتری حاصل کرنا شاید ضروری ہو گیا تھا! بہرحال بید دونوں مقامات تاریخی کر دار رکھتے ہیں جن میں سے دار الندوہ کے کر دار پر تو ڈاکٹر حمید اللہ صاحب نے بعض اہم تفاصیل جمع کی ہیں مگر دار ارتم سے کے متعلق انہوں نے بھی خاموشی کو ترجیح دی ہے (۲۹)۔

## وار ارقم مکی عہد نبوت کے بعد

| طبقات ٣/٣٣٢                                                | = ٢  | سيراعلام النبلا,            | = 1   |
|------------------------------------------------------------|------|-----------------------------|-------|
| سورت الرحمل آیت ۲۰                                         | = 1~ | اليضا                       | =     |
| الضأ                                                       | = Y  | طبقات ۳/۳۳                  | = 0   |
| ايضأ                                                       | = ^  | الينا                       | = 4   |
| مقدمه اخبار مكه                                            | = 1+ | اخبار کمه ۱/۲۲۰             | = 9   |
| بذل القوة ص ٢٠٠                                            | = 11 | شفاء الغرام الهمام          | = 11  |
| ايضاً                                                      | = 11 | الرحلة الحجازييرص ٢٦        | = 1 ~ |
| سورت النور آیت ۳۶                                          | = 14 | ايضاً                       | = 10  |
| سورت الحج آيت ٣٩                                           | = 11 | : الرحلة الحجازية ص ١٤      | = 14  |
| ابينا                                                      | = ٢٠ | اقتفاء الصراط المتنقيم ص ٢٣ | = 19  |
| سورت آل عمران آیت ۱۵۹                                      | = ۲۲ | طبقات ۲۵/۳                  | = ٢1  |
| ا مورت آل عمران آیت ۱۵۹                                    | = ۲۳ | = اسلامی جمهوریت ص ۲۲۵      | **    |
| ايضا                                                       | = ٢4 | = اسلامی جمهوریت ص۲۲۹       |       |
| = طبقات ۲۷۵/۳                                              |      | = ايضا                      |       |
| ٢٩ = ديكھئے عهد نبوى كانظام حكومت از ۋاكٹر حميد الله صاحب، |      |                             |       |
|                                                            |      |                             |       |

## آخری بات

" وار ارقم" " کے ساتھ تاریخ نے بڑی ہے رخی اور اعراض و چٹم پوٹی کابر تاؤکیا، بلکہ کی عمد کی تاریخ اسلام اور سیرت پاک کی فصول اور ابواب بھی ادھورے اور تشنہ پیمیل ہیں، لیکن اس مرحلے کے متعلق خود تاریخ جن حادثات المناک سے دو چار ہوئی انہیں بھی پیش نظر ر کھنا ضروری

کی شہریا کی خطے کی معاشرتی ذندگی میں اگر تسلسل رہے تو اس کی روایت و واقعات کافی مرت سینہ بسینہ منتقل ہوتے رہتے ہیں اور عاورہ جاتے ہیں، بہت سے سینے اور بہت سے حافظ جب مل جائیں تو یادیں تازہ بھی ہوتی رہتی ہیں اور محفوظ طور پر آئندہ زمانوں اور نسلوں کو دور دور تک پہنچی بھی رہتی ہیں، مثلاً لاہور کی تو بہت سی روایات و واقعات آج بھی سینوں اور حافظوں میں ذندہ و باتی ہیں گر اس کے مقابلے میں ۱۹۸۷ء سے پہلے والی اسلامی روایات اور واقعات جو بھارت کے کسی شہرسے وابستہ تھے وہ زیادہ دیر نہ تو زندہ رہیں گے اور نہ محفوظ طور پر لوگوں تک پہنچ سکیں گے، ان کو محفوظ کرنے والے سینے اور حافظے جب رخصت ہو جائیں گو وہ تو یات و واقعات بھی ان کے ساتھ رخصت ہو جائیں گے تو روایات و واقعات بھی ان کے ساتھ رخصت ہو جائیں گے، رہے ان کے بچے اور نئی نسل تو وہ تو یا گے۔

کی عمد نبوی کی اسلامی تاریخ اور سیرت طیبہ کے واقعات و روایات کے ساتھ بھی ہی کھھ ہوا، سابقین اولین مماجرین جب مکہ کرمہ سے ہجرت کر کے گئے تو کمی عمد کے واقعات یا تو بھول گئے، یا بیان کرنے کاموقع نہ مل سکا، حضرت خباب بن ارت "، حضرت عمر "کواپی جلی ہوئی کمراگر نہ و کھاتے اور مدنی نسلوں کے حافظوں میں یہ واقعہ منتقل نہ ہو تا تو آج کسی کو معلوم نہ ہو تا کہ خباب

بن ارت ﴿ کوا نگاروں پر بھی لٹایا جاتا تھا! جو لوگ ہجرت کر کے گئے وہ نئے وطن میں ایسے محو ہوئے کہ پرانے وطن کی یادوں کو دوھرانا بھی ممکن نہ ہوا، غرفات، جنگوں، فتنوں اور فتوحات نے کبار صحابہ ﴿ کو کمی روایات اور تاریخی واقعات بھلا دیئے یا آ کے منتقل نہ ہوسکے اور وہ یا شہید ہوتے گئے یا اللہ کو پیارے ہوتے گئے بدل چکا تھاسب اللہ کو پیارے ہوتے گئے، جب تاریخ نولی اور تدوین علوم کا مرحلہ آیا توسب کچھ بدل چکا تھاسب کچھ محو ہوچکا تھا یا استبدا و نے دبا دیا تھا۔

رہے کی لوگ تو فتح کہ کے بعد جب انہوں نے اسلام قبول کر لیا تو وہ ان واتعات ظلم کو دوھرانے سے بھی شرماتے تھے جو مسلمانوں کے خلاف روا رکھے گئے تھے، پھر رسول اکر م " اور مسلمانوں سے دور ہونے کے باعث اسلام اور اہل اسلام کی بہت ہی باتیں ان سے پوشیدہ بھی تھیں، اس پر جب استبداد ملوکیت نے امت کو اپنے شکنج میں جکڑ لیا تو تدوین علوم کا مرحلہ آیا، تربیت و تزکیہ اور شورائیت کو استبداد کیا جانے ؟ یوں نہ صرف دار ارقم کی ضجح تاریخ بلکہ کی عمد کی پوری اسلامی تاریخ اور و قائع سیرت نبوی کی بہت سے فصول و ابواب تشنہ بھی نظر آتے ہیں اور ان کے متعلق ممل معلومات آج دستیاب نہیں ہیں۔

کی عمد نبوت صرو عربیت کے ساتھ چپ چاپ کام سے کام رکھنے کا عمد تھا، اس عمد میں مسلمان ایک نوخیز اقلیت تھے، ایک ایس اقلیت جو عظیم الثان اور بے پایاں وسعتوں کے حامل مستقبل کے لئے تیار ہورہی تھی، ایس اقلیت کو جس رہنماکی ضرورت ہوتی ہے وہ محمد رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کی بے مثال و بینظیر قیادت تھی، جس ضابطہ حیات اور دستور ا تعمل کی ضرورت تھی وہ قرآن کریم کی شکل میں وجی ربانی مہیا کر رہی تھی اور جس پرسکون و محفوظ مرکز کی ضرورت تھی وہ دار ارقم کی صورت میں اس نو خیز اقلیت کو میسر تھا، اس اقلیت کے مقاصد جلیل اور ارادے عظیم تھے، قیصر و کسریٰ کی سلطنوں کو روند کر ظلم کا سرکھیانا اور عدل و مساوات کی بنیاد پر ایک نیاعالمی نظام قائم کرنااس قوم کے مقاصد اور ارادوں میں سرفہرست تھا۔ (۱)

دار ارتم " کے عہد درویشی میں جن لوگوں نے نبوت خاتمہ کی زیر نگرانی تربیت پائی تھی خلافت راشدہ قائم کرنے والے اور عدل و انصاف کے ساہیانہ اسلوب سے شام ، عراق ، فلطین ، اور ایران کو فتح کرنے والے وہی تھے ، ان کے بعد جو خلافتیں قائم ہوئیں وہ استبدادی ملوکیت کی بدترین شکلیں تھیں اور جو جنگیں لڑی گئیں ان میں شہادت مطلوب نہ تھی بلکہ مال غنیمت اور کشور کشائی مقصود تھی۔

اس عمد درویش کے دوران میں تربیت پانے والوں میں جو نام ہیں ان کے کارناموں پر ایک نظرسے اس دعوے کی تقدیق ہو جائے گی، چاروں خلفائے راشدین "اس عمد میں اسلام ہے

から

انجام د. قرآن

شرعيل

غنم ر<sup>°</sup> کارنامو

ميں پرو

ان سه آج کا

گزار -

قشم کی

5. 5

اور محب

جنت

جگرگایا نقذیر دار تا

برقتم تح ان الو

لبار

2

·U

رى

100

تقى

(0:

ی کی

كثور

50

-

مشرف ہوئے اور دار ارقم میں تربیت سے سرفراز ہوئے امین الامت ابو عبیدہ "ابن الجراح اور سعد "بن ابی وقاص نے فقوعات فلسطین، شام، عراق اور ایران کے سلسلے میں جو عسکری کارنامے انجام دیئے اور جو مومنانہ مواقف اختیار کئے وہ تاریخ اسلام کے روشن ابواب ہیں، فقہی احکام اور قرآن فنمی میں عبداللہ بن مسعود "اور زہدو تقوی میں ابو ذر غفاری " کے مقام سے کے ا نکار ہوگا، شرحیل بن حن، عتبہ بن غروان، جعفر طیار، عبدالرحمٰن بن عوف، مقدادا بن عمرو اور عیاض بن غنم رضی اللہ عنهم الیے ایسے نجوم ہدایت ہیں جن سے ایک دنیا نے فیض پایا اور جن کے شاندار کارناموں سے تاریخ بحری پڑی ہے، ان سب نجوم ہدایت کا کر دار دار ارقم میں ڈھلا اور مسجد نبوی میں یروان چڑھا تھا (۲)

انسان کی نفسیاتی، معاشی اور معاشرتی مجبوریوں، خواہثوں اور ضرور توں کا جائزہ لیا جائے تو ان سب کا نچوڑ اور خلاصہ عزت، آزادی اور افلاس سے نجات میں مضمر نظر آتا ہے، بمیشہ کی طرح آج کاانسان بھی فقر وافلاس سے چھٹکارا پانے، آزادی کی نعمت سے بسرہ ور ہونے اور عزت کی زندگی گزارنے کا آرزو مند نظر آتا ہے، یہ انسانی فطرت کا تقاضا اور بنیادی ضرورت بھی ہے، انسان کو ہر قشم کی آزادی نصیب ہو، فقر وافلاس کے ہاتھوں اپنی خواہش اور آرزو کا گلا گھونٹنے پر مجبور ہونے کے بجائے فراخی وخوشحالی میسر ہو ضروریات زندگی پوری ہوتی ہوں اور اس کے ساتھ عزت و و قار اور محبت واحرام کا ماحول بھی مل جائے تواس سے بردھ کر اور کیا چاہئے، یہی تو وہ زندگی ہے جس کا جنت سے نکالے جانے والے آدم سے وعدہ کیا گیا تھا (۳)

"ان لک الا تجوع فیماولا تعری و انک لا تنظماء فیماولا اصلی یعنی اے آ دم می تیراید حق ہے کہ اس جنت کی زندگی میں نہ مجھے بھوک ستائے اور نہ مجھے نگار ہنے کی فکر موں نہ مجھے پیاس ستائے اور نہ دھوپ جلائے (طمہ آیت ۱۱۸ – ۱۱۹)

آ فتاب رسالت جب غار حراسے طلوع ہوا اور وحی ربانی کی پہلی کرنوں نے انسانی و نیا کو جگھایا تو رب کائنات کے کرشمہ تخلیق کا احساس دلانے کے ساتھ ساتھ علم اور قلم کی عظمت و تقدیس بھی بیان فرمائی گئی مگر سورہ ساتی کی ان ابتدائی آیات کے فورا بعد جس بات کی زور دار تاکیدو تنبیہ آتی ہے وہ قابل توجہ ہے کیونکہ اس میں اس روئے زمین پر انسان کی سب سے بردی برقشمتی اور تمام بماریوں کی جڑ کا انکشاف فرمایا گیا ہے (سم) کلا ان الانسان لیطفی ان راہ استعنی ان الی ربک الرجعی (خبر دار غور سے سنو، یہ پی بات ہے کہ انسان اسی وقت سرکشی پر اتر آتا ہے جب یہ دیکھا ہے کہ وہ مالدار ہو گیا ہے، بلاشبہ (یہ سب کچھ چھوڑ کر انسان نے بالاخر) تیرے رب کے پاس بی تولوٹنا ہے )، جیسا کہ دار ارقم کے حوالے سے مکی وحی ربانی کے ضمن میں آپ دیکھ چکے کے پاس بی تولوٹنا ہے )، جیسا کہ دار ارقم کے حوالے سے مکی وحی ربانی کے ضمن میں آپ دیکھ چکے

ہیں، قرآن کریم نے انسان کی اس بیاری کی تشخیص کے بعد اس کا علاج سے تجویز کیا ہے کہ انسان مال و دولت کے لائج میں سرکشی اور دیوائلی کے بجائے اپنی زندگی کا مشن اور مقصد سے تصحیحے کہ وہ انسانوں کی آزادی کے تحفظ اور اپنے ابنائے جنس کو بھوک اور افلاس سے نجات دلانے کے لئے پیرا کیا گیا ہے، اس کا کام دوسرے کی آزادی سلب کرنا یا اس کے منہ سے لقمہ چھینتا نہیں ہے بلکہ اس کی آزادی کا تحفظ کرنا اور اپنالقمہ بھی اپنے اس بھائی کے منہ میں ڈالنا ہے۔ (۵)

ہرانسان عزت کا بھو کا ہے اور احرّام مانگا ہے گر دو سرے کی عزت کرنا یا اسے احرّام دیا گوار انہیں کرتا، اسلام کا پیغام ہے ہے کہ پہلے دو سرے کا احرّام کرو، اسے عزت دو تمہاری عزت و احرّام میں خود بخود اضافہ ہو جائے گا، فرض اوا کرنا حق مانگئے سے مقدم ہے، جو ہم دو سرول سے مانگتے ہیں وہی عزت و احرّام انہیں پہلے دیں، پہلے ہم دو سرول کی آزادی کا تحفظ کریں، انہیں بھوک اور افلاس سے نکالیں، اس ایثار کا ثمرہ خود بخود ہمارے سامنے ہو گایوں اسلام انسانی آزادی کے تحفظ، بھوک اور افلاس کے خاتمے اور عزت و احرّام کو عام کرنے کا حکم دیتا ہے، یمی وہ پیغام ہے جو دار ارقم سے انسانیت کے نام جاری ہوتا ہے۔

تاریخ نے غلاموں کے ساتھ حسن سلوک اور انہیں آزاد کرنے کو ایک نیکی اور کار خیر قرار دینے کی بات پہلے بھی نہیں سنی تھی مگر دار ارقم سکی مختصری جمعیت انہیں آزادی کی نعمت سے بھرہ ور ہونے کے مواقع کی تلاش میں رہتی تھی، گناہوں کا بہترین کفارہ غلاموں کو آزاد کرنا قرار پایا تھا، انہیں عقیدہ توحید سے فولادی عزم کے چٹانوں میں بدل دینے کا کام ہوتا تھا، اب وہ انگاروں اور چیتی ریت پر جھلتے اور جلتے ہوئے بھی "احداحد" کا نعرہ بلند کرتے تھے، دار ارقم کی اسلامی جمعیت کے ادکان کے پاس جو دولت تھی وہ بھی اس کار خیر کے لئے وقف تھی، ان صاحب ثروت لوگوں میں صدیق اکبر سر فہرست تھے اور اس کار خیر پر عتیق کالقب یا جگے تھے۔ (۱)

تاریخ میں یہ منظر بھی کسی نے نہ دیکھاتھا کہ غلاموں کی آزادی کو نیکی اور کار خیر قرار دینے والا اور آدمیت کا بول بالا کرنے والا بیغیبر حق ان آزاد شدہ غلاموں کو قریش کے معزز مسلمانوں کے ہم بلہ و ہمسر بنا دے گا اور انہیں اپنے ساتھ ایک ہی دستر خوان پر شریک طعام فرمائے گا ابو جہلوں کو یہ بات انہائی ناگوار محسوس ہوئی اور وہ محمد رسول اللہ صلی علیہ وسلم کے اس حن سلوک اور اخوت و مساوات پر جل اٹھے تھے (ے)

ندهب او قاطع ملک و نب از قریش و مکر از فضل عرب در نگاه او یکے بالا و پت باغلام خویش بریک خوال نشت قدر احرار عرب نشناخت با کانتان حبش در ساخت

زیند

-

ريا -

ين ا

آزا

ده د آوا

100

مير

ووا

~.

-

اور

وني

نظا

اخ

نظا

1

احراں با اسوداں آ مبختند آبروئے دودمانے ریجتند کیا عجب منظر تھا! آزاد شدہ غلام زیدبن حاریثہ معزز ترین ہاشی خاندان کی ایک محترمہ خاتون زینب کا شوہر بن رہا ہے، اسی آزاد کر دہ غلام کا بیٹا اسامہ ہے جو تاجدار مدینہ کے آخری لشکر جرار کا سیہ سالار بن کر وقت کی سب سے برسی طاقت شمنشاہ روم کے لشکر کا منہ پھیرنے کے لئے روانہ ہو رہا ہے اور قریش کے مسلمان سردار ابو بکر"، عمر"، عمان "اور علی رضی اللہ عنہ اس کے ادنی سابی بہی ۔

ساتویں صدی عیسوی کے نصف اول میں کسی انسان کے وہم و گمان میں بھی نہ تھا کہ آزادئی رائے اور ضمیری آواز کو حکومتوں کے قیام و بقامیں بھی بنیادی حیثیت حاصل ہو جائے گی، یہ وہ وقت تھا کہ دارار قم اور صفہ و مبحد نبوی میں تربیت پانے والی جمعیت آزادی رائے اور ضمیری آوازی حقیقت سے آگاہ ہو کر اس کاعملی مظاہرہ کرنے کے لئے تیار ہو چکی تھی، داخلی اور خارجی عوامل نے اگرچہ اسلام کی شورائی جمہوری روش کو پنینے اور آگے نہ بڑھنے ویا مگر آیک بے مثال و بنظیر نمونہ قائم ہو گیا اور بالآخر آج کے انسان نے اس حقیقت کو از سرنو پالیا ہے، اس میدان میں بھی گویا سبقت رسول عربی "اور آپ کے جاثار وں کے جھے میں آئی، سفید انسان کا یہ آزادی و حقوق کا واویلا اور صدارتی و پارلیمانی جمہوریت کے چو نچلے خلافت راشدہ کے شورائی جمہوری نظام کے چربے ہی تو ہیں؟ فرق صرف یہ ہے کہ اسلام کے عطاکر دہ نظام میں منافقت، ریا کاری، دولت اور مکاری کو مسترد کر دیا گیا ہے جب کہ عصر حاضر کے ہاں انسانی آزادی و حقوق اور جمہوری نظام کی بنیاد اور مکاری کو مسترد کر دیا گیا ہے جب کہ عصر حاضر کے ہاں انسانی آزادی و حقوق اور جمہوری نظام کی بنیاد اور مکاری کو مسترد کر دیا گیا ہے جب کہ عصر حاضر کے ہاں انسانی آزادی و حقوق اور جمہوری نظام کی بنیاد اور مکارانہ حیلہ گری

بعث جمدی " سے پہلے جزیرہ عرب نے صحرا نور دی کی قبائلی زندگی کے پرفتن و پر آشوب اور باھم متصادم ماحول کے سوا بچھ نہ دیکھا تھا، ظہور حق کے ان جان بخش و جاو داں کمحات سے قبل دنیا نے نمر و دول، فرعونوں، قیصروں، کسراؤں اور مطلق العنان و متنبدا بلیسوں کے سوا کسی اور نظام حکمرانی کا نام نہ سنا تھا، یونان کا ور شرائل استندریت تھا، روم کا طرہ انتیاز قیصریت تھی اور فارس صرف کسراویت سے آشنا تھا، سوال یہ پیدا ہوتا ہے کہ وحدت و مساوات اور شورائی جمہوریت اور اخوت اسلامی کے علمبردار آ دمی کا بول بولا کرنے والے رسول عربی " کی بعث انسانیت کو کون سا نظام حکمرانی دینے کے لئے آئی تھی؟ کیا قیصر کا حق قیصر کو اور آسانی باپ کا حق آسانی باپ کو دینا ما جائی باپ کا حق آسانی باپ کو دینے والی روایت کی بقاء اور اس کا احیاء مقصود تھا؟ شہنشاہیت واستبداد کے نظام باطل کو علی حالہ ویٹ والی روایت کی بقاء اور اس کا احیاء مقصود تھا؟ شہنشاہیت واستبداد کے نظام باطل کو علی حالہ چھوڑنا اور خلافت کے نام سے نئی موروثی آمریت کو جنم دینا تھا؟ عرب کو پہلے والی قبائلی زندگی اور

مانوں مانوں لیا گیا س کی

م دینا بت و

ا سے اسیں زادی

پيغام

یر قرار به بهره ایا تھا، ب اور

ن اور

وگوں دیخ

لمانوں اتے گا

ر سی

٠

· ·

انتشار کے سپرد کرنا تھا؟ اگر ان سوالات کا جواب نفی میں ہے اور یقینا نفی میں ہے تو پیر وہ نظام حکمرانی کیا تھا جو دار ارقم " اور مسجد نبوی کی تمیں سالہ پیغیبرانہ جدوجہد نے عطافرہایا؟! یہ نظام وہی تھا جو تئیس سال میں پروان چڑھا، ہر فرد کو احزام کامل، امر هم شور کی کے مطابق مشارکت کلی اور آزادی رائے کے احساس کے ساتھ وشاور هم نی الامر کے حکم ربانی کے مطابق اکثریت کی رائے کو نشلیم کرنالازم تھا کہ یداللہ علی الجماعہ ( جماعت کے سرپر اللہ کا ہاتھ ہوتا ہے) اور اجماع امت غلط بات پر ناممکن ہے۔ اختلاف رائے برحق ہے۔ یمی نظام تھا جس کی تربیت بنوت نے تئیس سال میں فرمائی۔

امرهم شوری اور وشاورهم فی الامر کے ارشادات ربانی کی روشی میں تربیت دینے والے کو یہ فرما دیا گیاتھا کہ شورائی سنت قائم کر دیجے اور اس تربیت یافتہ جماعت کو آزادئی رائے اور ضمیر کی آواز کے حوالے کر دیجے اور آپ نے ابیابی کیا، جو جماعت تیار ہوئی تھی وہ یکے بعد دیگر ہے صدایق "، فاروق "، عثمان " اور علی " کو یہ بار امانت اٹھانے کے لئے آگے لاتی رہی، تاریخ انسانی نے کہلی بار دیکھاتھا کہ امور سلطنت کے لئے موروثی ولی عہدی نہیں بلکہ شوری وبیعت کا اصول بر تا گیا، کرسی کے لئے کوئی دوڑا نہیں بلکہ بوجھ اٹھانے کے لئے اسے آگے لایا گیا، حکمران نے خود کو آقا کرسی کے لئے کوئی دوڑا نہیں بلکہ بوجھ اٹھانے کے لئے اسے آگے لایا گیا، حکمران نے خود کو آقا نہیں، خادم تصور کیا، حکومت سنبھال کر عیاثی نہیں کی صرف خدمت انجام دی، خلفائے راشدین کے انتخاب میں اس وقت کے معروضی حالات میں رائے عامہ کو مقدم و بر تر رکھا گیا، پہلے خلیفہ راشد نے منتخب ہونے کے بعد اپنا یالیسی بیان دیتے ہوئے فرمایا تھا (۸)!

"ایما الناس قد ولیت علیم ولست بخیرکم فان احسنت فاعینونی، و ان صدفت فقومونی، الصدق امانه والکذب خیانی، والصه بیف فیکم قوی عندی حی آخذله حقد، والقوی فیکم ضعیف عندی حی آخذالحق منه، ان شاء الله، لایدع احد منکم الجهاد فانه لایدعه قوم الا ضربهم الله بالذل، اطیعونی ماا طعت الله ورسوله فاذا عصیت الله فلاطانی کی علیم یعنی اے لوگو مجھے تمہارا والی اور سرپرست بنایا گیا ہے جبکہ میں تم میں سے افضل نہیں ہوں، اگر میں حسن عمل کا مظاہرہ کروں تو میری مدد کرنا اور اگر میں حق سے موں تو مجھے سیدھا کر دینا، سچائی امانت ہے اور جھوٹ خیانت ہے، آگر میں حق ہوں آئر میں حن خاتور ہے جب تک کہ میں اے اس کا حق میں جو کمزور ہے وہ میرے نزدیک طاقتور ہے جب تک کہ میں اے اس کا حق دلا تار ہوں، تم میں جو طاقتور ہے وہ میرے نزدیک کمزور ہے یہاں تک کہ میں اس سے حق ولا دوں، ان شاء الله تم میں سے کوئی جماد نہ ترک کرے، کیونکہ جو قوم جماد چھوڑ دیتی ہے اللہ تعالیٰ اس پر ذات مسلط کر دیتے ہیں، میں الله اور رسول کی جماد چھوڑ دیتی ہے الله تعالیٰ اس پر ذات مسلط کر دیتے ہیں، میں الله اور رسول کی جماد چھوڑ دیتی ہے الله تعالیٰ اس پر ذات مسلط کر دیتے ہیں، میں الله اور رسول کی جماد چھوڑ دیتی ہے الله تعالیٰ اس پر ذات مسلط کر دیتے ہیں، میں الله اور رسول کی جماد چھوڑ دیتی ہے الله تعالیٰ اس پر ذات مسلط کر دیتے ہیں، میں الله اور رسول کی جماد چھوڑ دیتی ہے الله تعالیٰ اس پر ذات مسلط کر دیتے ہیں، میں الله اور رسول کی

اطاعت کروں تو میری اطاعت کرنا، اگر میں اللہ تعالیٰ کی نافرمانی کروں تو میری اطاعت تم پر واجب نہیں "

سے قبر تک طویل ترین صحبت و تربیت نبوی سے فیض پانے والاعظیم انسان جسنے وفات نبوی کے صدمہ سے نٹر ھال امت کو بھی سنبھالا، اسلامی ریاست کو بچایا اور شورائی سنت نبوی کو نبھایا، جو خود کو عوام کے احتساب کے لئے پیش کر رہا ہے، قیام عدل کا ذمہ لے رہا ہے اور قانون سے سرموا نحراف نہ کرنے کا اعلان کر رہا ہے، یمی بات شورائی سنت قائم کرنے اور آدمی کا بول بالا کرنے والے رسول عربی کو اللہ رب العزت نے سمجھا دی تھی، اسی لئے وہ خلافت کو مشاورت کے سپرد کر گئے تھے، ورنہ مکہ کے ابو جہلوں کو خاطر میں نہ لانے والا، دشمن کے نرنے میں اناالنبی لا کرنے والا اور اللہ تعالی کے سوا ہر قوت باطل کو چہ و بالا کرنے والا خلافت کو مشاورت پر کیے اور کو یہ و بالا کرنے والا خلافت کو مشاورت پر کیے اور کو یہ و بالا کرنے والا خلافت کو مشاورت پر کیے اور

انسانیت کے نام دار ارقم کے بیغام کے حوالے سے ایک اہم بات یہ ہے کہ کچھ اپنوں کی نادانی اور جمالت سے اور کچھ دشمنان اسلام کی عیاری و دسیسہ کاری سے دنیا کے سامنے اسلام اور مسلمان کی جو تصویر کھڑی کی گئی ہے وہ بڑی بھیانک، نفرت انگیز اور شرمناک ہے، اسلام کی تصویر کے نمایاں رنگ علم و ہنر، سأتنس، تدن اور ٹیکنالوجی سے عناد و عداوت، تعدد ازواج و کنیزبازی، جهالت و پسماندگی قتل و غارت گری، خون خواری اور لوٹ مار پر زور ہے، مسلمان کی تصویر ایک انسان دسمن، خون خوار بھیڑیے کی تصور ہے جس کے ایک ہاتھ میں تلوار اور دوسرے ہاتھ میں قرآن ہے، یا قرآن کو مانو یا گر دن کٹواؤ، تیسرا کوئی راستہ ہی نہیں ہے، اسلام اور مسلمان کی بیہ تصویر مغرب اور دوسری اسلام دشمن دنیا کے مفاد پرستوں کی تیار کردہ ہے جو اسلام کو اچھی طرح سمجھتے اور جانتے ہیں مگر اصل سچائی اور حقیقت کو چھیاتے اور اسے سامنے نہیں آنے ویتے کیونکہ اس سے ان کے مفادات پر زو برتی ہے، مگر مغرب اور دوسری اسلام دسمن دنیا کی غالب اکثریت محض جہالت اور عیاروں کی ملمع سازی کے باعث اسلام اور مسلمان کی اصل تصویر اور اس کے حقیقی الداف سے نا آشنا ہے، خود اسلامی دنیا کا المیہ یہ ہے کہ سابی قائدین بردلی اور خود غرضی کے باعث اندھے، اہل علم و دانش عاجز و ہے بس ہیں مگر مسلمانوں کی آکٹریت جاہل و پسماندہ ہے۔ گویا اسلام کو دو گروه سمجھتے ہیں، ایک مغرب اور دوسری اسلام دسمن دنیا کا دانشور اور سیاست باز طبقہ جو اسلام کے قانون عدل و مساوات میں اپنے مفادات کی موت تصور کر تا ہے، دوسرامسلم اہل علم و دانش کا طبقہ ہے جو اسلام کے فطرتی و ابدی اصول انصاف و مساوات کو پیش

كرنے سے عاجز ب ١٠ مكر مسلم وغير مسلم دنياكى غالب عوامى اكثريت اسلام كان اصولوں سے ناواقف و محروم ہے، جب تک یہ صورت حال نہیں بدلتی اس وقت تک نہ تواسلام انسانیت ے و کھوں پر مرهم رکھنے کا مقرر شدہ کر دار اداکر سکتا ہے اور نہ روئے زمین کے گوشے گوشے میں جمالت وعیاری کی چیرہ وستبول کی زومیں آئی ہوئی امت مسلمہ کے لئے دنیا کی غالب اکثریت کے دلوں میں کوئی ہدر دی پیرا ہو سکتی ہے، یبود و ہنود کی عیاری نے خداوندان صلیب کو ساتھ ملا کر دنیای غالب اکثریت کو اسلام کے قریب آنے اور اسے سمجھنے سے روک رکھا ہے اور دنیا بھر میں مسلمانوں کو مار بڑرہی ہے، سچائی کے گر د باطل کے اس حصار کو توڑنے اور دنیا کی غالب اکثریت کا اسلام سے رشتہ جوڑنے کے بعد ہی بات بن سکتی ہے اور اب شاید سے حصار توڑنے اور سے رشتہ جوڑنے کا وقت آگیاہے، اب روش ضمیر دنیا کو اسلام کے عقیدہ توحید، فرزندان آ دم کی وحدت و مساوات اور اجتماعی اصول انصاف سے زیادہ در دور نہیں رکھا جاسکے گا، اسلام کے میں عقائد و اصول ہیں جوانسانیت کے نام دار ارتم کے پیغام کی اساس ہیں، میں وہ عقائد واصول تھے جومکہ مکرمہ ے مشرکین ومستکرین کو ناگوار تھے اس لئے انہوں نے دار ارقم کی اسلامی جمعیت کو جلا وطن کر دیا اور پھر اس جمعیت کو بیژب میں بھی چین سے نہ بیٹھنے دیا، نہی عقائد و اصول تھے جو عرب کے مغرور و آوم آزار بہودیوں کے لئے ناقابل برداشت تھے، اس کئے بہود و مشرکین نے کاروان اسلام کی راہ روکنے کے لئے دنیا کو گمراہ کر کے ساتھ ملایا اور ایک ایسا طوفان بلا خیز بریا کیا جو چودہ صدیوں سے اسلام اور اہل اسلام کے خلاف جاری ہے۔

دارار قم کے حوالے سے بہ بات سمجھنا س

دو عالم سے کرتی ہے بیگانہ دل کو عجب چیز ہے لذت آشنائی! شہادت ہے مطلوب و مقصود مومن نہ مال غنیمت نہ کشور کشائی!

حیدر کرار رضی اللہ عنہ کا تاریخی واقعہ مرد مجاہدی اس بے نیازی اور جذبہ ایمان کی تفسیرہ تشریح کرتا ہے، میدان کارزار میں جب انہوں نے اپنے حریف کو زمین پر پنج ویااور کام تمام کرنے

لول

يرت

2

2

ه ملا

ميل

شية

ت و

ندو

لگے تو بد باطن دسمن نے شیر خدا کے چرہ مبارک پر تھوک پھینک دی، آپ نے زیر شدہ دسمن کو وہیں چھوڑ کر اسے ورطہ جیرت میں ڈال دیا گر مسلمان سپاہی کی نمائندگی کرتے ہوئے حیدر کرار فلسے نے یہ کہ کر شکست خور دہ دسمن کو مرعوبیت کی آخری حد تک پہنچا دیا کہ پہلے میں تجھے اللہ تعالیٰ کی خوشنو دی کے لئے ظلم و سرکشی کا مزہ چھھانے والا تھا گر اب تیری کمینگی کے بعد اگر میں تجھے قتل کرتا ہوں تو یہ اللہ تعالیٰ کی خوشنو دی کے لئے نہیں بلکہ ذاتی انتقام ہو گا!

مسلم فانحین نے مفقومہ شرکے لوگوں سے جزیہ وصول کر لیا تھا گر عسکری چال کے پیش نظر یہ شہر دوبارہ دسمن کے لئے خالی کرنا پڑ گیا تو وصول شدہ جزیہ یہ کمہ کر واپس کر دیا گیا کہ اب چونکہ ہم تمہارے دفاع کی ذمہ داری لینے سے قاصر ہیں اس لئے یہ جزیہ اب مسلمانوں کے بیت المال میں نہیں جائے گا!

یہ مثالیں اس لشکر بے مثال و بے نظیر کے کر دارکی نمائندگی کرتی ہیں جو اس تربیت سے تیار ہوا تھاجو دار ارقم اور مسجد نبوی میں محدر سول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کے سایہ عاطفت میں انجام پائی تھی!

دار ارقم اور معجد نبوی میں نگاہ نبوت کی ذیر نگرانی طویل ترین تربیت حاصل کرنے والا اور تمام ذندگی صحبت نبوی سے فیض یاب ہونے والا جب خلیفۃ الرسول " بنا اور سب سے پہلا لشکر جہاد فی سبیل اللہ پر روانہ کرنے لگا تو اس نے ایک ایساقدم اٹھایا جس سے پہلے اور بعد کی انسانی تاریخ خالی بڑی ہے، صدیق اکبر " نے لشکر مجاہدین سے خطاب کرتے ہوئے فرمایا تھا ۱۲ ہے۔

" لوگو! ٹھر جاؤیس تہیں دس نصیحتیں کرتا ہوں، انہیں یادر کھنا، خیانت نہ کرنا، بدعمدی نہ کرنا، چوری نہ کرنا، مقولوں کو مثلہ نہ بنانا، بچے بوڑھے اور عورت کو قتل نہ کرنا، کھجور کے در خت نہ کاٹنا اور نہ جلانا، پھل والا در خت نہ کاٹنا، کھانے کی ضرورت پوری کرنے کے علاوہ کسی وجہ سے بھیڑ، گائے یا اونٹ کو ذریح نہ کرنا، تم انہیں ایسے لوگوں کے پاس سے گذرو گے جنہوں نے اپنے آپ کو گر جاؤں میں عبادت کے لئے وقف کر دیا ہے اور وہ دن رات وہاں عبادت کرتے رہتے ہیں، تم انہیں ان کے حال پر چھوڑ دینا، کھانا اللہ تعالیٰ کا نام لے کر کھانا اور اپنی حفاظت اللہ تعالیٰ کا نام سے کرنا، "

تاریخ میں کسی لشکر کو محاذ پر روانہ کرتے وقت کسی حاکم وقت نے اس قتم کے احکام بھی صادر نہیں گئے، یہ وہی بنیادی فرق ہے، جو دار ارقم اور صفہ مسجد نبوی میں تربیت پانے والوں کو دیگر اہل مناصب سے متاز کرتا ہے، اور یہ عملی مثالیس واضح طور پر بتاتی ہیں کہ جماد اسلامی محض خون اہل مناصب سے متاز کرتا ہے، اور یہ عملی مثالیس واضح طور پر بتاتی ہیں کہ جماد اسلامی محض خون

oute. Jug Jang انافرض فرداس

ورول اور کی

كاضام

استار 1

آوم

خرابے، قتل وغارت گری، کسی ذاتی مفاد یا جوع الارض کے لئے نہیں ہوتا، بلکہ بیہ تو مال غنیمت کے کئے بھی شیں ہوتا، اس میں تو صرف اور صرف اللہ کی خوشنو دی مقصود ہوتی ہے!

لنذا اسلام اور مسلمان کی جو تصویر مغرب اور دیگر بد خواهوں نے بنائی ہے وہ سراسر بہتان اور وجل و فریب ہے، یہ ان لوگوں نے بنائی ہے جو اسلام کے تصور جماد سے بوری طرح واقف و آگاہ ہی نمیں یا وہ بدباطن شکل بگاڑ کر دانستہ طور پر اسلام کو بدنام کرنے کے مرتکب ہوئے

اسلامی جہاد کورسول اکرم کی زبان مبارک نے جہاد اکبر سے تعبیر کیا ہے جس کا دائرہ عملی زندگی کے ہرپیلوپر محیط ہے، قبال فی سبیل اللہ ای جہاد اکبر کاایک پیلوپاایک فرع ہے، مگر جہاد اکبر کا وائرہ فرد اور معاشرہ کی زندگی کے تمام پہلوؤں کو محیط ہے، جن میں دینی اور دنیاوی تمام معاملات شامل ہیں، دین و سیاست کے میدان میں اجتمادی اور علمی کوششوں سے لے کر اکتباب رزق حلال، معاشرے کی خدمت واصلاح اور تزکیہ نفوس کی مہتم بالثان سرگر میوں تک پھیلا ہوا ہے، بیہ جهاد اکبری وہ روح روال ہے جو مسلم معاشرہ کے لئے مہمیز کا کام دیتی ہے، میں وہ انقلاب آفرین اصول جاو دانی ہے جو ہمہ گیرانقلابی تبدیلوں کاضامن اور پھران تبدیلوں کو ہمیشہ تغمیری رخ پر قائم و دائم رکھنے کاوسیلہ ہے، ہی وہ مومن کانعرہ جہاد اکبرہے جوسدا بہار اور دائمی ہے، بہار ہو کہ خزاں ہر حال میں لا البہ الا اللہ محمد رسول اللہ کا ور د کرتے ہوئے جاری و ساری رہتا ہے، اسی جماد اکبر کے وہ غیر فانی چھ قواعد ہیں جو سورہ نحل میں بیان ہوئے اور دار ارقم کی مخضر سی اسلامی جمعیت کی عملی تربیت کی بنیاد بنے بلکہ ان پر عمل سے ہی ایک ذمہ دار اور بھی خواہ اسلامی معاشرہ کا تصور ابھرا، اس جهاد اکبر کے مقاصد کی چمیل کے لئے ہروقت اور ہر آن تیار ایک تربیت یافتہ اور ہمہ تن جوش عمل اور سرایا اخلاص ہو کر کام کرنے والی چنی ہوئی جماعت در کار تھی، یمی جماعت اب ساسی قائدین، سالاران لشكر، مصلحين، ومعتمين قوم اور اعيان و عمائد حكومت كي شكل اختيار كر چكے بين، اگرييه سرکر دہ جماعت نیت کے اخلاص، و عزیمت و ہمت اور عقل و ذھن کی تخلیقی صلاحیتوں کو پوری طرح کام میں لاتے ہوئے سرگرم عمل رہے تو معاشرہ میں آنے والی انقلابی تبدیلیوں کا تعمیری رخ قائم و دائم رہتا ہے۔

محد رسول الله صلى الله عليه وسلم نے دار ارقم " اور پھر صفه و مسجد نبوي ميں ايسي ہي سركر ده جماعت تیار فرمائی، اس جماعت کا ہر گروہ اپنے کام میں یکتااور عزم وہمت میں لا ثانی تھا، "ولتگن منكم امة يدعون الى الخيرو يامرون بالمعروف وسنهون عن المنكر واو الكه بم المنكرون ١٢ على تم میں سے ایک منتخب جماعت تیار ہونا چاہئے (جس میں ساسی قائدین، سالاران لشکر، مصلحین و معتمین قوم اور اعیان و عمائدین حکومت سب شامل ہیں) جو اپنے اپنے متعلقہ میدان میں بھلے کاموں کی دعوت، معروف کا حکم اور مکر سے منع کرتے رہیں، یمی لوگ ہوں گے جو کامیابی سے اپنا فرض نبھا کر سرخرو ہوں گے " جس ملک اور جس قوم کی ایسی سرکر دہ جماعت کا ہر گروہ اور ہر فرد اس اصول پر کاربند رہے گاس کی کامیابی کی اللہ رب العزت نے ضانت دی ہے!

کی وہ انقلاب آفرین اصول ہے جو رسول عربی نے عطاکیا، کی وہ عقیدہ ہے جو نکتہ وروں سے کھل نہ سکا گرایک کملی والے نے ایک اشارے سے حل کر کے ذھنوں میں نقش کر دیا، اور کی وہ راز ہے جو دار ارقم اور صفہ معجد نبوی میں تربیت پانے والی جماعت کی کامیابی و سرفراذی کا ضامن تھا!

اب دار ارقم محض کی مکان یا جگه کانام نہیں رہا، نہ یہ اب کی شخصیت کا تذکرہ، حوالہ یا داستان کانام رہا ہے، اب تو دار ارقم ایک نظریہ حیات، ایک تحریک اور ایک پیغام کاعنوان بن گیا ہے، یہ نظریہ حیات عقیدہ توحید وحدت نسل انسانی اور احرام آ دمیت سے عبارت ہے، احرام آ دمیت اصل آ دمیت ہے!

آدمیت احرام آدمی باخر شو از مقام آدمی

یہ تحریک دنیا سے ظلم کے خاتے اور عدل کے قیام کے لئے ہے اور اس پیغام کی روح اور جڑ یہ ہوتی ہے کہ ہر نظریہ حیات اور ہر تحریک اپنے عملی سفر میں تربیت یافتہ افراد اور ارکان کی مختاج ہوتی ہے، دار ارقم میں (اور بعد میں صفہ و مجد نبوی میں) محمد رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے انسانوں کی ایک جماعت تیار کی، اس کی کایا پلٹی، دنیا بدل کر رکھدی اور انہیں صیفتہ اللہ میں وحال کر میدان عمل میں اتار دیا، عقیدہ توحید سے سرشار تحریک عدل کا علمبردار بن کر نکلنے والوں نے صدف ربع صدی میں جزیرہ عرب کے گنواروں کو انسانیت کا بہترین قائد بنا دیا، قائد انسانیت کو علم کی مرف راج والی اس امت نے اس وقت کی دوبری جابر سلطنوں کو یہ وبالاکر والا، قافلہ انسانیت کو علم کی روشنی میں دنیا و آخرت میں کامیاب زندگی کی راہ پر وال دیا۔

الله تعالیٰ نے تقریباً ایک لاکھ چوہیں ہزار نبی و رسول مبعوث فرمائے جن کا منصب رسالت درس توحید، انسانوں کی ہدایت اور دنیا و آخرت میں ان کی بھلائی تھا، گر موسیٰ "، داوُر"، سلیمان " اور عیسیٰ " بن مریم اپنے اپنے وقت میں وہ نہ کر سکے جو محمد بن عبداللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے ربع صدی سے بھی کم عرصہ میں کر دکھایا، ایک در پیتم نے ربت کے ذروں سے ایک امت تیار کی اسے ایک کام سونیا اور وہ امت اسے انجام دے کر سرخرو ہوئی۔ کیوں! اس لئے کہ

محررسول الله صلی الله علیه وسلم نے انسان تیار کئے نہیں بلکہ ڈھال کر بنائے۔ یہ ڈھلے اور بے ہوئے انسان جوش ایمان سے اٹھے، دنیا کارنگ ڈھنگ بدل ڈالا اور تاریخ کارخ بی نہیں موڑا بلکہ زمانے کا چلن بھی بدل ڈالا۔ اب اگر کوئی پیغیبر اسلام صلی اللہ علیہ وسلم کو تاریخ کا سب سے بڑا انسان نہیں بلکہ تاریخ ساز انسان مانتا ہے تواسے اپنے وقت کا منصف ہی کما جائے گا! دنیا میں جو کچھ محمد رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے کیانہ کوئی کر سکانہ کر سکے گا، جو کچھ انہوں نے دیا وہ نہ ویا وہ خود بے مثال، ان کا کام بے نظیر اور ان کی علیہ ایک ور یعتم عطا یک و لائل ہے، نہ کوئی ان سا ہوانہ ہو گا، وہ کی شاہی خاندان کے فرد نہ تھ بلکہ ایک در یعتم عطا یک ولائل ہے، نہ کوئی ان سا ہوانہ ہو گا، وہ کی شاہی خاندان کے فرد نہ تھ بلکہ ایک در یعتم سے، نہ دولت کے ڈھر تھے نہ جائیداد کی فراوانی کچھ بھی نہ تھا گر سب پچھ کر دکھایا، ونیا میں کوئی سیم ایسان تلاب بر پاکر سکانہ کر سکے گاجو آ منہ شکے لال نے بریا کر دکھایا!۔

## آخری بات

سيرة اين مشام ١/٢٠٢ جوامع السيرة ص ٥٥ - ١٢ = 1 سورت طر آیت ۱۱۸ - ۱۱۹ = ~ سورت علق آيت ٢ = ~ سورة بلد آيت ١١ = 0 طبقات ۱۳/۳۳ = 4 کلیات اقبال فارسی ص ۲۸۰ = 4 تاريخ طبري ٢٢٣/٣، تاريخ الامم الاسلاميه ١/٠٢٠ = 1 سورت التوبه آيت ٢٠٠ = 9 الاسلام بين جهل اعداه وعجزانباعة = 1+ كليات اقبال ار دوص ١٥٣ سورت آل عمران آیت ۱۰۴

"دارار قم تاریخ کے آئیے میں "سیرت نبوی پرایک تحقیق
 کاوش ہے جو ایک نہایت اہم مگر قدرے فراموش شدہ ہو کو نمایال کرتی ہے۔

حضرت ارقم قریش کے قبیلہ بنو مخزوم کا ایک پریش نوجوان تھا،ای قبیلے کے سر دار کو تاریخ ابوجہل کے نام سے جانتی ہے، دارار قم مکہ مکرمہ کے محلّہ بنی مخزوم میں ایک کشادہ حویلی تھی جو حضرت ارقم نے خدمات اسلامی کے لئے وقف کر دی تھی۔ تاریخ اسلام میں یہ پہلی وقف عمارت ہے۔

اس حویلی کی اہمیت کا اندازہ اس سے ہو سکتا ہے کہ حضرت ار تم واحد صحابی ہیں جنہیں ہجرت کے بعد نبی صلی اللہ علیہ وسلم نے اپنے خصوصی فرمان کے ذریعہ ایک قطعہ زبین عطا فرمایا کہ یہال پر مدینہ منورہ کا دارار قم تغیر کیا جائے جو مکہ مکرمہ کے دارار قم کی یاد دلا تارہے، جس طرح اموی خلفاء مکہ مکرمہ کے دارالندوہ کا تحفظ کرتے رہے اس طرح عباسی خلفاء نے دارار قم

پر توجه ضروری خیال کی۔

کی عہد نبوت میں دارار قم اہل اسلام کے لئے وہی حیثیت رکھتا تھاجو قریش مکہ کے لئے دار الندوہ کو حاصل تھا، ابتدائی دور میں مسلمان اس حویلی میں خفیہ طور پر جمع ہوتے اور آفاب رسالت کی نظر عنایت سے تربیت پاتے تھے، تبلیغی و اصلاحی سرگر میوں کا یہی مرکز تھا، یہیں پر حضور اکرم صلی اللہ علیہ و آلہ وسلم نے سابقین اولین صحابہ کرام رضی اللہ عنہ کی دہ جماعت تیار کی جس نے ربع صدی کے اندرا کے بینظیر و بیمث الیا نقلاب برپاکر دیا درارار قم ایک نظام تربیت، ایک مرکز تربیک اور ایک دارالشور کی کا نام ہے جمے مکہ والے "دار الاسلام" کے نام سے دارالشور کی کا نام ہے جمے مکہ والے "دار الاسلام" کے نام سے دارالشور کی کا نام ہے جمے مکہ والے "دار الاسلام" کے نام سے دارالشور کی کا نام ہے جمے مکہ والے "دار الاسلام" کے دام سے دارالشور کی کا نام ہے جمے مکہ والے "دار الاسلام" کی دامتان ہے اور اس